188

BAB V

KESIMPULAN

A. Kesimpulan

Berpijak dari penjelasan yang sudah diuraikan diatas mengenai konsepsi
budaya penggunaan bahasa cinta dalam interaksi orang tua dan anak pada
keluarga Minangkabau, maka penulis akan mengemukakan beberapa hal yang
krusial yang dapat disimpulkan. Berangkat dari dua buah tujuan masalah yang

dipaparkan sebelumnya,

Pertama, Berdasarkan keseluruhan uraian mengenai kehidupan sehari-hari
sembilan keluarga informan, terlihat bahwa bentuk ungkapan kasih sayang yang
paling dominan muncul adalah kasih sayang nonverbal yang diwujudkan melalui
tindakan nyata dalam keseharian. Bentuk kasih sayang ini tampak dari perhatian,
bantuan, pengawasan, serta keterlibatan orang tua dalam aktivitas rumah tangga
dan kehidupan anak-anak mereka. Kasih sayang nonverbal ini terlihat kuat pada
keluarga Buk Yuni, Pak Amri, Pak Arif dan Pak Amir, di mana kasih diwujudkan
melalui kerja keras, kepedulian, serta kebersamaan dalam menjalankan rutinitas

sehari-hari.

Sementara itu, keluarga Pak Maman dan Pak Anwar menunjukkan
keseimbangan antara kasih verbal dan nonverbal, misalnya melalui nasihat, dan
komunikasi hangat yang memperkuat hubungan emosional antar anggota

keluarga. Adapun keluarga Pak Darren dan Pak Iskandar menampilkan bentuk



189

kasih sayang yang lebih bersifat disiplin dan tanggung jawab, dengan ekspresi
yang tenang dan sederhana, tetapi penuh makna dalam menjaga keteraturan dan
keharmonisan keluarga. Beberapa persamaan cara mengekspresikan kasih sayang
dalam keseharian antar keluarga juga tampak jelas. Keluarga Buk Yuni, Pak
Maman, dan Pak Amri memiliki kesamaan dalam hal menekankan pentingnya
kebersamaan, nasihat, dan doa sebagai bentuk kasih sayang yang mendidik.
Ketiganya memaknai kasih sebagai perhatian yang diwujudkan dalam rutinitas

sederhana seperti makan bersama, dan membantu pekerjaan rumah

Kesamaan juga terlihat antara keluarga Pak darren dan Pak Iskandar, yang
sama sama menekankan ketertiban, disiplin, dan ketenangan dalam keseharian
sebagai bentuk kasih yang tidak selalu diucapkan, tetapi diwujudkan melalui
tanggung jawab dan kesabaran. Sementara itu, keluarga Pak Anwar dan Pak Amir
menunjukkan pola kasih yang berpadu antara kehangatan dan pengawasan.
Keduanya menampilkan keseimbangan antara peran ibu yang penuh perhatian dan
ayah yang tegas dalam menanamkan nilai sopan santun serta religiusitas pada

anak-anak.

Namun demikian, terdapat pula perbedaan yang menonjol di antara keluarga
keluarga informan tersebut. Keluarga Pak Iskandar memperlihatkan
pengungkapan kasih sayang yang lebih kaku dan fungsional, dengan penekanan
pada kemandirian dan disiplin anak. Hal ini berbeda dengan keluarga Pak Amri
yang menonjolkan kelembutan dan kedekatan emosional antara ayah dan anak,
serta keluarga Pak Arif yang memadukan ketegasan dan kasih yang lembut dalam

praktik pengasuhan. Keluarga Pak Maman memperlihatkan suasana rumah yang



190

komunikatif dan terbuka, sedangkan keluarga Pak Darren menampilkan
ketenangan dan keteraturan sebagai wujud kasih dalam stabilitas rumah tangga.
Keluarga Pak Anwar lebih menekankan perhatian dalam bentuk komunikasi
terbuka dan saling mendukung antar anggota keluarga, sementara keluarga Pak
Amir menunjukkan kasih sayang melalui kepedulian praktis dan keseimbangan
antara peran ibu dan ayah dalam mengatur rumah tangga. Dengan demikian, dapat
disimpulkan bahwa setiap keluarga memiliki pola, cara, dan intensitas yang
berbeda dalam mengekspresikan kasih sayang, yang dipengaruhi oleh karakter
individu, pengalaman hidup, serta nilai-nilai budaya yang mereka anut. Namun,
dibalik keragaman tersebut, seluruh keluarga memperlihatkan kesamaan
mendasar: bahwa kasih sayang dalam keluarga Minangkabau merupakan bentuk

praktik sosial dan moral yang berakar kuat pada adat dan agama.

Kedua, Konsepsi budaya yang menandai ungkapan kasih sayang dalam interaksi
orang tua dan anak berakar pada cara pandang masyarakat Minangkabau dalam
memaknai relasi keluarga, tanggung jawab orang tua, serta tujuan pengasuhan anak.
Kasih sayang tersebut di konstruksikan sebagai praktik yang bersifat implisit dan
kontesktual. Makna cinta lebih banyak disampaikan melaluii sapaan, gaya bicara,
ketegasan, kontak fisik, kebersamaan, pemberian hadiah, pola asuh serta
pelayanan yang dilakukan orang tua bukan sekadar kebiasaan rutin, melainkan
sarana untuk menanamkan nilai, membimbing anak, dan memperkuat ikatan

emosional sesuai dengan norma dan tradisi Minangkabau.

Variasi pola asuh yang diterapkan mulai dari pola pengasuhan demokratis

yang menekankan musyawarah dan keterbukaan, pola yang menekankan disiplin



191

dan ketaatan, hingga pola yang lebih longgar dan permisif, menunjukkan adanya
perbedaan strategi dalam membimbing anak. Pola pengasuhan yang berlandaskan
musyawarah dan keterbukaan menjadi bentuk yang paling dominan. Sebaliknya,
pengasuhan dengan menunjukkan kelonggaran kepada anak hanya ditemukan
pada satu keluarga, yakni, pada keluarga Pak Anwar, di mana orang tua cenderung

memberikan kebebasan yang luas tanpa batasan yang tegas.

Meskipun berbeda, setiap pendekatan pengasuhan tetap berakar pada kasih
sayang dan kepedulian, dengan tujuan membentuk anak menjadi pribadi yang
bertanggung jawab, mandiri, dan selaras dengan nilai-nilai budaya. Bahkan ketika
ketegasan diterapkan, hal tersebut bukan tidak semata-mata menjadi bentuk
pembatasan, melainkan sebagai wujud perhatian yang mendidik dan
mempersiapkan anak menghadapi tantangan hidup. Penggunaan sapaan, istilah,
serta gaya komunikasi dalam keluarga Minangkabau juga mengandung makna
budaya yang mendalam. Misalnya, sapaan tradisional pada masa lampau
menunjukkan perhatian dan perlindungan melalui nuansa emosional yang hangat,
sedangkan bentuk komunikasi modern lebih menekankan afirmasi positif dan
motivasi. Begitu pula, prinsip komunikasi seperti “nyotapek tapi singkek”
menegaskan bahwa meski komunikasi terkadang singkat dan tegas, tetap dilandasi

oleh kasih sayang dan kepedulian terhadap anak.

Secara teoritis, teori bahasa cinta Gary Chapman relevan dan adaptif dalam
konteks budaya Minangkabau, karena Chapman mengakui bahwa setiap orang
atau budaya memiliki cara unik dalam menunjukkan kasih sayang. Hal ini juga

terlihat pada orang tua Minangkabau dalam mengungkapkan cinta kepada anak-



192

anak mereka melalui berbagai wujud bahasa cinta, seperti kata-kata penyemangat,
kontak fisik, waktu berkualitas, pemberian hadiah, maupun tindakan nyata melalui
pelayanan. Wujud kasih sayang yang paling dominan ditunjukkan melalui
tindakan konkret dalam kehidupan sehari-hari, seperti memenuhi kebutuhan anak,
membantu dalam aktivitas harian, serta memberikan perhatian secara penuh.
Sementara itu, bentuk ungkapan kasih sayang yang paling jarang ditemukan

adalah pujian melalui nasihat lembut.

Di tengah dinamika perubahan sosial dan pergeseran generasi, penelitian ini
menunjukkan pergeseran yang signifikan dalam cara orang tua generasi lama dan
generasi sekarang mengekspresikan kasih sayang. Generasi terdahulu lebih fokus
pada tindakan nyata (act of service) dan ketegasan nilai moral, mereka tidak
banyak berbicara tentang perasaan, tetapi sangat konsisten dalam melakukan apa
yang dianggap terbaik bagi anak. Sebaliknya, generasi orang tua masa kini lebih
mengutamakan perasaan dalam mengungkapkan kasih sayangnya dan ingin
menghabiskan waktu bersama anak. Pergeseran ini bukan pertanda orang tua
generasi lama kurang peduli, melainkan menunjukkan perbedaan bahasa cinta
yang digunakan. Hal inilah yang semakin menegaskan teori Chapman bahwa
dalam mengekspresikan kasih sayang dapat terjadi perbedaan bentuk sesuai
dengan konteks sosial dan budaya, tanpa menghilangkan inti nilai yang

terkandung di dalamnya.

Oleh karena itu, pemahaman tentang kasih sayang orang tua dalam keluarga
Minangkabau tidak dapat hanya dilihat dari perilaku sehari-hari atau ucapan

semata. Untuk menangkap maknanya secara utuh, perlu diperhatikan konteks



193

sosial, budaya, dan emosional yang membentuk interaksi antara orang tua dan
anak. Temuan penelitian ini menegaskan bahwa ekspresi kasih sayang dalam
keluarga Minangkabau merupakan perpaduan antara perhatian emosional,
bimbingan yang mendidik, dan praktik budaya yang diwariskan secara turun-

temurun.

B. Saran

Berdasarkan uraian dan kesimpulan di atas, diketahui bahwa terdapat
perbedaan antara cara orang tua zaman dahulu dan masa Kkini dalam
mengekspresikan kasih sayang kepada anak. Selain itu, perbedaan tersebut juga
tampak antar keluarga, yang dipengaruhi oleh pola pengasuhan yang diterapkan
masing-masing orang tua. Perbedaan ini dipengaruhi oleh berbagai faktor seperti
perubahan sosial budaya, perkembangan zaman, dan pola komunikasi yang
semakin terbuka. Transformasi nilai-nilai dalam keluarga juga turut membentuk
cara orang tua masa kini dalam menunjukkan kasih sayang kepada anak-anak

mereka.

Dalam penelitian ini juga ditemukan bahwa orang tua masa lalu lebih
menekankan nilai-nilai budaya dan tindakan nyata dalam menunjukkan kasih
sayang, sedangkan orang tua masa kini lebih menonjolkan pendekatan secara
verbal dan emosional yang halus. Pergeseran ini memberikan gambaran bahwa
cara orang tua mengasuh dalam masyarakat Minangkabau bersifat dinamis dan

terus berkembang.



194

Berdasarkan temuan-temuan tersebut, maka penulis merasa perlu memberikan
beberapa saran sebagai bentuk kontribusi dalam masyarakat dan peneliti
berikutnya, agar nilai-nilai kasih sayang dalam keluarga tetap terjaga khususnya

budaya Minangkabau. Adapun saran yang diberikan adalah sebagai berikut:

1. Bagi Para Orang Tua

Disarankan para orang tua, khususnya di lingkungan masyarakat
Minangkabau. Dapat terus menanamkan nilai-nilai budaya lokal yang
mengandung makna mendalam dalam mengekspresikan kasih sayang kepada
anak-anaknya. Walaupun terjadi pergeseran cara berkomunikasi karena
perkembangan zaman. Namun, menjaga kearifan lokal seperti penggunaan

ungkapan istilah Minang tetaplah penting agar identitas budaya tidak luntur.

2. Bagi peneliti

Penelitian ini masih memiliki keterbatasan dalam lingkup wilayah dan jumlah
informan. Oleh karena itu, bagi peneliti selanjutnya yang tertarik dengan topik ini,
disarankan untuk memperluas cakupan penelitian ke daerah Minangkabau lainnya.
Hal ini bertujuan agar dapat melihat lebih banyak ragam ekspresi kasih sayang

yang berbeda dalam konteks budaya yang lebih luas.



