BAB1
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Sistem kekerabatan adalah cara masyarakat mengorganisasi hubungan
sosial dan keluarga, yang mencakup berbagai aspek seperti hubungan darah,
pernikahan, dan adopsi (Koentjaraningrat,1985. 366-368). Dalam
antropologi, sistem ini sering dibedakan menjadi sistem kekerabatan
patrilineal, matrilineal, dan bilateral, yang masing-masing memiliki cara
berbeda dalam menentukan garis keturunan dan warisan. Tiap individu yang
hidup dalam suatu masyarakat, secara biologis dapat menyebut kerabat semua
orang sesamanya yang mempunyai hubungan “darah” atau (genes) melalui
ibu mau pun ayahnya ( Koetjaraningrat, 1990. 132-133).

Pengaruh industrialisasi dalam masyarakat sudah masuk mendalam,
tampak bahwa fungsi kesatuan kekerabatan yang sebelumnya penting dalam
banyak sektor kehidupan sescorang, sudah mulai berkurang dan bersamaan
dengan itu adat istiadat yang mengatur kehidupan kekerabatan sebagai
kesatuan mulai mengendor. Kekerabatan itu erat sangkut pautnya dengan
sistem istilah kekerabatan (Koentjaraningrat, 2015. 285-286). Sistem
kekerabatan dalam suatu masyarakat tersusun atas hubungan khas yang
mencerminkan pola hubungan antaranggota kelompok. Untuk memahami

dan menggambarkan sistem kekerabatan suatu suku bangsa, diperlukan



penguasaan terhadap prinsip-prinsip dasar yang membentuk hubungan
tersebut, seperti hubungan keturunan, aturan perkawinan, serta peran sosial
dalam lingkup keluarga (Koentjaraningrat, 2015: 286).

Tingkat kesadaran individu terhadap hubungan kekerabatan, khususnya
yang - didasarkan pada garis keturunan biologis atau pertalian darah,
menunjukkan variasi yang signifikan antar kelompok etnis, tergantung pada
sistem nilai dan hubungan sosial masing-masing masyarakat. Dalam
masyarakat Melayu Petalangan, kesadaran kekerabatan mengacu pada
pemahaman individu terhadap ikatan dalam kelompoknya. Masyarakat ini
menganut sistem kekerabatan matrilineal, di mana garis keturunan ditelusuri
melalui pihak ibu. Dengan demikian, identitas sosial seseorang dibentuk
berdasarkan afiliasi terhadap suku atau marga dari garis ibu, yang turut
memperkuat rasa solidaritas di antara anggota kelompok.

Pergaulan kekerabatan berkaitan dengan pola interaksi sosial yang terjadi
dalam kehidupan sehari-hari. Masyarakat Melayu Petalangan cenderung
bergaul lebih erat dengan kerabat atau sesama anggota suku dalam berbagai
kegiatan sosial dan adat. Misalnya, dalam acara kenduri, gotong-royong
membangun rumah, atau ritual adat, individu lebih banyak berinteraksi
dengan sanak saudara dari pihak ibu seperti paman, saudara sepupu, dan
anggota suku yang masih memiliki hubungan kekerabatan melalui garis ibu.
Pola pergaulan ini memperkuat jaringan sosial dan menjaga kelangsungan

adat istiadat.



Hubungan-hubungan kekerabatan mengacu pada hak dan kewajiban
individu dalam sistem sosial dan adat berdasarkan garis kekerabatan. Dalam
masyarakat Melayu Petalangan, hubungan ini memengaruhi berbagai aspek
kehidupan, seperti pewarisan tanah ulayat, aturan pernikahan, dan
penyelesaian konflik adat. Misalnya, dalam sistem pewarisan, hanya anggota
keluarga tertentu yang berhak atas tanah ulayat, sedangkan dalam pernikahan,
terdapat larangan menikah dengan kerabat tertentu sesuai aturan adat. Selain
itu, dalam penyelesaian sengketa adat, keluarga memiliki tanggung jawab
dalam mediasi dan penyelesaian masalah.

Pemahaman tentang sistem kekerabatan dan batasan-batasan yang ada di
dalamnya sangat penting untuk memahami bagaimana individu berinteraksi
dalam masyarakat. Dalam dunia yang semakin kompleks dan terhubung,
penting bagi kita untuk menyadari bahwa kekerabatan dapat mengambil
berbagai bentuk dan makna, tergantung pada konteks sosial dan budaya di
mana individu berada. Perkawinan merupakan salah satu aspek penting dalam
sistem kekerabatan, yang tidak hanya mengatur hubungan antar individu,
tetapi juga memperkuat hubungan sosial dan menjaga hubungan antar

kelompok masyarakat.

Perkawinan adalah suatu peralihan yang terpenting pada life-cycle dari
semua manusia di seluruh dunia adalah saat peralihan dari tingkat hidup

remaja ke tingkat berkeluarga (Koetjaraningrat, 1990. 93). Selain itu, sistem



perkawinan tidak hanya terbatas pada monogami seperti yang umum dalam
masyarakat Eropa Barat, tetapi juga mencakup berbagai bentuk lain, seperti
poligami dan poliandri, yang ditemukan dalam budaya lain (Koetjaraningrat,
1979. 161). Bentuk-bentuk perkawinan dalam kalangan masyarakat
mencerminkan keragaman nilai dan norma sosial yang dianut oleh masing-
masing masyarakat, serta menunjukkan bagaimana sistem perkawinan
menyesuaikan diri dengan hubungan sosial di dalam masyarakat.

Perkawinan menurut Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
ikatan lahir batin antara seorang pria dengan seorang wanita sebagai suami
istri dengan tujuan untuk membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia
dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa. Namun, perkawinan juga
membawa harapan dan ekspektasi dari masyarakat, yang bisa menjadi
tantangan bagi pasangan. Oleh karena itu, komunikasi yang baik sangat
penting untuk menjaga hubungan yang sehat. Selain itu, perkawinan adalah
proses belajar yang membantu individu mengembangkan keterampilan
seperti kerja sama dan empati.

Adat istiadat yang berkembang dalam tradisi rakyat merupakan sumber
utama dalam pembentukan hukum adat, termasuk dalam aspek perkawinan.
Menurut Koentjaraningrat (1985:161), perkawinan dalam masyarakat
tradisional tidak hanya dipahami sebagai ikatan antara dua individu, tetapi
juga sebagai peristiwa sosial yang menghubungkan dua keluarga atau

kelompok kerabat. Oleh karena itu, hukum adat menetapkan berbagai aturan



yang mengatur proses perkawinan agar sesuai dengan norma dan nilai
masyarakat.

Setiap masyarakat di Indonesia, terdapat aturan perkawinan yang diatur
oleh sistem kekerabatan, seperti larangan menikah dalam satu garis keturunan
tertentu atau dalam satu kelompok adat. Contohnya, dalam masyarakat
Melayu Petalangan, terdapat larangan perkawinan bagifo, yaitu larangan
menikah antara dua suku yang berbeda dan telah mengangkat sumpah
persaudaraan. Aturan semacam ini berfungsi untuk memastikan keberlanjutan
hubungan sosial, dengan menjaga keseimbangan antara kelompok-kelompok
yang ada dan mencegah terjadinya konflik internal yang dapat merusak
integrasi sosial.

Masyarakat Melayu Petalangan merupakan salah satu kelompok
masyarakat adat yang berada di Kabupaten Pelalawan, Provinsi Riau. Mereka
memiliki sistem sosial yang masih kental dengan adat istiadat, termasuk
dalam aturan perkawinan. Sistem kekerabatan yang dianut adalah matrilineal,
di mana garis keturunan ditarik dari pihak ibu, dan peran Ninik Mamak
(pemuka adat) sangat penting dalam mengatur berbagai aspek kehidupan,

termasuk perkawinan.

Masyarakat di Indonesia adat memiliki aturan tertentu mengenai
perkawinan yang didasarkan pada hubungan kekerabatan. Dua konsep

penting yang sering digunakan dalam memahami aturan ini adalah parallel



cousin dan cross cousin. Dalam masyarakat Melayu Petalangan yang
menganut sistem kekerabatan matrilineal, kedua konsep ini juga berperan
dalam menentukan siapa yang boleh atau tidak boleh dinikahi.

Parallel cousin adalah sepupu dari anak saudara kandung orang tua yang
berjenis kelamin sama misalnya, anak dari saudara laki-laki ayah atau anak
dari saudara perempuan ibu. Hubungan ini dianggap lebih dekat karena
berasal dari garis keturunan yang sama. Sebaliknya, cross cousin adalah
sepupu dari anak saudara kandung orang tua yang berjenis kelamin berbeda
misalnya, anak dari saudara perempuan ayah atau anak dari saudara laki-laki
ibu. Hubungan ini dianggap berasal dari garis keturunan yang berbeda.

Menurut Koentjaraningrat (1990), banyak budaya lebih menerima
pernikahan dengan cross cousin, sementara pernikahan dengan parallel
cousin sering kali dianggap tidak pantas atau bahkan dilarang. Hal ini
menunjukkan adanya norma budaya yang berfungsi untuk menjaga jarak
dalam keluarga dan mencegah terjadinya konflik internal. Pemahaman
terhadap kedua jenis hubungan kekerabatan ini penting untuk memahami
bagaimana suatu masyarakat mengatur perkawinan dan menjaga hubungan

sosialnya.

Pernikahan diperbolehkan karena dianggap berasal dari garis keturunan
yang berbeda. Dengan demikian, saudara laki-laki ayah tidak boleh

menikahkan anaknya dengan anak dari saudara laki-laki ayah lainnya. Hal



yang sama berlaku dalam sistem matrilineal, di mana anak dari saudara laki-
laki ibu dianggap berasal dari garis keturunan ayah mereka, sehingga
pernikahan tetap diperbolehkan. Aturan ini menunjukkan betapa pentingnya
pemahaman terhadap sistem kekerabatan dalam menentukan batas-batas yang
boleh dan tidak boleh dalam perkawinan adat.

Dalam sistem kekerabatan, istilah sepupu silang (cross cousin) merujuk
pada anak dari saudara kandung orang tua yang berlainan jenis kelamin, yaitu
anak dari saudara laki-laki ibu dan anak dari saudara perempuan ayah. Dalam
hal ini, baik dalam sistem kekerabatan matrilineal maupun patrilineal,
struktur hubungan sepupu silang pada dasarnya sama.

Koentjaraningrat (1990:151) menjelaskan bahwa dalam masyarakat yang
menganut sistem kekerabatan matrilineal, cross cousin adalah anak dari
saudara laki-laki ibu. Sebaliknya, dalam sistem kekerabatan patrilineal, cross
cousin merujuk pada anak dari saudara perempuan ayah. Hubungan sepupu
silang ini tidak sekadar bersifat genealogis, melainkan juga memiliki nilai
sosial dan kultural yang signifikan, terutama dalam konteks aturan
pernikahan. Dalam beberapa masyarakat, pernikahan dengan sepupu silang
bahkan dianggap sebagai bentuk perkawinan yang sesuai dengan adat atau

nilai budaya yang dianut.

Pada masyarakat Melayu Petalangan, pernikahan dengan sepupu silang

lebih diterima karena tidak dianggap berasal dari garis keturunan yang sama



(tidak "sesuku"). Aturan adat melarang pernikahan sesuku untuk menjaga
kemurnian garis keturunan dan mencegah konflik dalam kelompok
kekerabatan. Pernikahan dengan sepupu silang membantu menjaga sistem
kekerabatan, memperkuat jaringan sosial, dan mempertahankan
keseimbangan dalam kehidupan bermasyarakat.

Dalam sistem kekerabatan matrilineal, seperti yang dianut oleh
masyarakat Melayu Petalangan, pernikahan dengan sepupu silang lebih
diterima karena garis keturunan ditarik dari pihak ibu. Artinya, seorang laki-
laki Melayu Petalangan tidak menikah dengan anak perempuan saudara
perempuan ibunya, karena mereka masih dalam garis keturunan ibu yang
sama (parallel cousin). Namun, ia dapat menikah dengan anak perempuan
dari saudara perempuan ayahnya, karena mereka berasal dari garis keturunan
yang berbeda (cross cousin) struk. Dalam sistem ini, pernikahan dengan
sepupu silang tidak dianggap melanggar aturan adat, sebab tidak mengancam
keseimbangan hubungan sosial yang berbasis matrilineal. Hal ini
menunjukkan bahwa aturan perkawinan dalam masyarakat Melayu
Petalangan tidak hanya berfungsi sebagai mekanisme pelestarian garis
keturunan, tetapi juga sebagai cara menjaga hubungan antarsuku dan
menghindari pernikahan dalam kelompok kerabat dekat.

Masyarakat Melayu Petalangan terdiri dari berbagai sub-suku yang hidup
dalam kesatuan budaya dan adat yang sama, serta rukun dalam keharmonisan.

Dalam satu kampung, dapat dijumpai beberapa sub-suku seperti Suku



Piliang, Suku Gasib, Suku Peneling, Suku Pematan, Suku Sungai Modang,
Suku Pelabi, Suku Penyabungan, dan Suku Payung. Meskipun berasal dari
sub-suku yang berbeda, mereka tetap dapat berinteraksi dengan baik dalam
kehidupan sehari-hari, termasuk dalam pelaksanaan adat perkawinan yang

mempererat hubungan kekerabatan antar kelompok.

Dalam budaya Melayu Petalangan, pernikahan tidak hanya menyatukan
dua individu, tetapi juga menjadi bagian dari sistem sosial yang
menghubungkan dua keluarga besar. Oleh karena itu, aturan perkawinan
diatur dengan ketat untuk menjaga keharmonisan dalam bermasyarakat. Salah
satu aturan yang diwariskan secara turun-temurun adalah larangan pernikahan
bagito, yaitu larangan menikah antara individu dari dua suku yang telah
mengangkat sumpah persaudaraan.

Adapun pernikahan yang ideal pada masyarakat Melayu Petalangan
diantaranya, Perkawinan dan adat sangat erat kaitannya dengan adat suku
Petalangan karena ninik-mamak atau tetua adat berperan penting dalam
perencanaan pernikahan. Pernikahan yang dianjurkan adalah, di mana
seorang laki-laki menikah dengan keponakan dari paman dari pihak ibu, ini
adalah pernikahan yang ideal menurut masyarakat Petalangan. Ada batasan
lain dalam pernikahan di antara suku Petalangan, salah satunya adalah

pasangan tidak boleh berasal dari marga (suku) matrilineal yang sama.



Pernikahan yang ideal dalam masyarakat adat Melayu Petalangan
memiliki berbagai karakteristik yang menjunjung tinggi nilai-nilai
kekeluargaan, agama, dan budaya. Dalam konteks ini, pernikahan bukan
hanya merupakan ikatan antara dua individu, tetapi juga mencerminkan
hubungan yang harmonis antara keluarga dan suku. Nilai-nilai seperti
kesepakatan, penghormatan, dan keterlibatan anggota keluarga sangat
penting dalam proses pernikahan.

Sebaliknya, pernikahan yang tidak ideal merupakan kebalikan dari
pernikahan yang dijelaskan sebelumnya. Hal ini dapat terjadi ketika elemen-
elemen penting dalam pernikahan ideal diabaikan atau tidak dipenuhi.
Pernikahan yang tidak ideal dapat mengakibatkan konflik dan ketidakpuasan
di antara pihak-pihak yang terlibat, serta dapat merusak hubungan antar
keluarga.

Salah satu karakteristik pernikahan yang tidak ideal dalam masyarakat
adat Melayu Petalangan adalah pernikahan antara individu yang berasal dari
suku yang sama. Pernikahan semacam ini, yang mengabaikan keberagaman
suku, dapat mengurangi nilai toleransi dan kerukunan yang menjadi prinsip
dasar dalam kehidupan masyarakat. Masyarakat Melayu Petalangan sangat
kental akan hukum adat sebab hukum adat merupakan bagian dari hukum
yang berasal dari adat istiadat, yakni kaidah kaidah sosial yang dibuat dan

dipertahankan oleh para fungsionalis hukum (penguasa yang berwibawa)

10



untuk mengatur hubungan- hubungan hukum dalam masyarakat.
(Yusdiyansa, 2024).

Oleh sebab itu adat istiadat yang hidup dan terintegrasi dengan tradisi
masyarakat adalah sumber yang sangat berharga bagi hukum adat. Dalam
hukum adat, terdapat norma-norma yang harus dihormati, terutama dalam hal
pernikahan. Aturan-aturan ini tidak hanya mencerminkan nilai-nilai budaya,
tetapi juga bertujuan untuk menjaga keharmonisan dan kesejahteraan
masyarakat. Dengan demikian, pernikahan menjadi sebuah ikatan yang
sakral, di mana setiap individu diharapkan untuk menjalankan tanggung
jawab dan komitmen sesuai dengan norma yang ada.

Bagito dalam masyarakat Suku Melayu Petalangan berawal dari
kesepakatan sadar dan sukarela antara dua pihak untuk membentuk ikatan
persaudaraan adat. Secara historis, inisiasi bagifo lazim dilakukan sebagai
upaya resolusi konflik antara kelompok yang sebelumnya mengalami
perselisihan berkepanjangan, dengan tujuan meredam antagonisme dan
mengalihkan relasi menjadi harmonis serta saling menghargai. Selain itu,
bagito juga muncul dari relasi sosial yang telah terjalin dengan baik, di mana
adanya kedekatan emosional, rasa saling percaya, dan hubungan timbal balik
yang positif memicu pembentukan ikatan persaudaraan adat yang mengikat
secara formal. Sebagai suatu institusi sosial, bagito mencerminkan konstruksi
persaudaraan yang tidak semata-mata berdasar hubungan darah, melainkan

melalui proses institusionalisasi sosial yang diatur oleh adat. Hal ini

11



menggambarkan nilai-nilai masyarakat Melayu Petalangan yang menjunjung
tinggi rekonsiliasi dan kohesi sosial melalui pranata adat sebagai mekanisme
penguatan hubungan antar kelompok.

Dalam masyarakat Melayu Petalangan, terdapat beberpa larangan
perkawinan yang diantaranya yaitu perkawinan sasuku dan perkawinan
bagito. Penelitian ini akan berfokus pada perkawinan bagito, karena zaman
sekarang perkawinan bagito ini sudah mulai diabaikan sebagian generasi
muda. Dan ini menyebabkan sebagian generasi muda mengabaikan dampak
yang akan terjadi pada mereka. Istilah bagito berasal dari bahasa Melayu,
yaitu ba yang berarti “ber” dan gito yang berarti “saudara”, sehingga bagito
bermakna “bersaudara”. Larangan ini berlaku bagi dua sub-suku yang
berbeda tetapi telah mengangkat sumpah untuk menjadi saudara. Setelah
sumpah tersebut, kedua sub-suku dianggap sebagai saudara kandung dan
dilarang menikah satu sama lain.

Larangan bagito berakar dari nilai adat yang bertujuan untuk memperkuat
hubungan sosial dan menjaga keharmonisan antarsuku. Dalam beberapa
kasus, sumpah bagito dilakukan sebagai bentuk penyelesaian konflik, aliansi
strategis antara dua suku, atau bentuk persaudaraan untuk saling melindungi.
Dengan adanya ikatan persaudaraan adat ini, hubungan antara kedua sub-suku
menjadi lebih erat dan saling mendukung, sehingga perkawinan di antara

mereka dilarang agar tidak merusak keseimbangan yang telah dibangun.

12



Larangan bagito ini tidak hanya berlaku di satu wilayah, tetapi juga
ditemukan di berbagai desa dalam masyarakat Melayu Petalangan. Setiap
desa memiliki pemahaman dan implementasi yang mungkin sedikit berbeda,
tetapi inti dari aturan ini tetap sama, yaitu mencegah perkawinan antara
individu yang terikat sumpah persaudaraan adat. Meskipun larangan ini telah
diwariskan turun-temurun, seiring dengan perubahan sosial dan pola pikir
generasi muda, muncul pertanyaan apakah sumpah bagito dapat berakhir atau
dihapuskan. Dalam praktiknya, sumpah ini bersifat permanen dan diwariskan
kepada generasi berikutnya, sehingga larangan menikah tetap berlaku
meskipun individu yang mengangkat sumpah sudah tiada. Namun, dalam
beberapa kasus tertentu, ada diskusi mengenai kemungkinan renegosiasi
aturan ini, terutama dalam konteks perubahan sosial yang terus berkembang.

Misalnya, suku peneling dan suku gasib telah melakukan sumpah bagito,
sehingga anggota dari kedua sub-suku ini tidak boleh menikah, meskipun
mereka berasal dari garis keturunan yang berbeda. Larangan ini tetap berlaku
hingga turun-temurun, dan tidak dapat diubah meskipun generasi berikutnya
tidak lagi memiliki hubungan kekerabatan secara langsung.

Fenomena larangan perkawinan adat juga ditemukan di Minangkabau, di
mana masyarakatnya menerapkan sistem kekerabatan matrilineal yang
melarang perkawinan sesuku. Penelitian Febria dkk, (2017) menunjukkan
bahwa perkawinan sesuku di Minangkabau dianggap sebagai pelanggaran

adat dan dikenai sanksi berupa pengucilan, denda, atau bahkan pengusiran

13



dari kampung. Larangan ini bertujuan untuk menjaga hubungan sosial dan
menghindari konflik dalam sistem matrilineal. Meskipun demikian, dalam
beberapa kasus, pelanggaran terhadap aturan ini tetap terjadi, terutama di
kalangan generasi muda yang semakin terpapar cara pandang yang berbeda
dari generasi sebelumnya.

Di daerah provinsi Jambi juga terdapat kawin Sumbong, yaitu perkawinan
yang dilakukan dalam satu lingkup masyarakat yang terlalu dekat
(endogami). Penelitian Puspita Dkk, (2023) mengungkapkan bahwa
meskipun hukum adat menetapkan sanksi bagi pelanggar kawin sumbong
berupa denda berupa satu ekor kambing atau kerbau, dalam praktiknya, aturan
ini mulai mengalami perubahan. Sanksi yang dulunya diterapkan secara ketat
kini mulai dikurangi atau bahkan diabaikan dalam beberapa sekelompok
masyarakat, seiring dengan perubahan nilai dalam masyarakat.

Situasi serupa juga ditemukan di Pelalawan, tepatnya di Desa Kiyap Jaya,
di mana larangan perkawinan sesuku masih berlaku dalam hukum adat
setempat. Idris Dkk, (2023) menemukan bahwa pelanggaran terhadap
larangan ini terjadi akibat kurangnya sosialisasi hukum adat kepada generasi
muda serta melemahnya peran tokoh adat dalam mengawal aturan adat.
Banyak pasangan tetap menikah meskipun secara adat mereka seharusnya

dilarang, menunjukkan adanya perubahan kepatuhan terhadap hukum adat.

14



Di dalam masyarakat Melayu Petalangan, khususnya dalam aspek
pernikahan bagito, penelitian Yanti (2020) menunjukkan bahwa di beberapa
desa di Kecamatan Bandar Petalangan, jumlah pernikahan bagito mengalami
peningkatan dalam lima tahun terakhir. Menunjukkan bahwa di beberapa desa
di Kecamatan Bandar Petalangan, jumlah pernikahan bagito mengalami
peningkatan dalam lima tahun terakhir. Hal ini mengindikasikan adanya
perubahan dalam cara pandang masyarakat terhadap aturan adat. Faktor-
faktor seperti peningkatan pendidikan dan keterbukaan informasi berperan
dalam pergeseran ini. Meskipun pernikahan bagifo masih dianggap tabu oleh
sebagian besar masyarakat, pelanggaran terhadap aturan ini semakin sering
terjadi, dan sanksi sosial yang diberikan juga mulai berkurang dampaknya.

Orang yang telah melakukan sumpah bagito tidak boleh saling menyakiti
dan tidak boleh menikah dengan saudara bagifonya karena orang yang sudah
mengangkat sumpah bagito sudah dianggap seperti saudara kandung, apabila
sumpah ini dilanggar atau ada salah satu orang dari suku yang telah
dibagitokan melanggar sumpah ini dan menikah dengan saudara bagifonya.

Maka ada adat yang berbunyi :

Keate tak bapucuk, kebaa tak beuwat, kalau kedaat tak dapat makan,
kalau kelaut tak dapat minum, batolu busuk, beanak mati, samo tongah dileuk
kumbang, hidup enggan ,mati tak mau (Yanti, Volume 7, No. 1 (2020),

hlm.6). Yang dalam bahasa Indonesia artinya :

15



Ke atas tidak bertunas, ke bawah tidak berbuah, di tengah-tengah digerek
kumbang, kalau ke darat tidak dapat makan, kalau ke laut tidak dapat minum.
Bertelur busuk, beranak mati. Di tengah dimakan kumbang. Hidup enggan,
mati tak mau. Makna dari bunyi adat tersebut adalah kehidupan orang yang
melakukan pernikahan bagito akan sengsara. kemanapun ia pergi akan
menemukan kesusahan hidup.

Masyarakat Melayu Petalangan tidak menganggap pernikahan bagito
sebagai sesuatu yang haram dalam hukum adat, sehingga tidak ada sanksi adat
formal seperti denda atau hukuman ritual bagi yang melanggarnya. Namun,
pasangan yang memilih untuk menikah secara bagito tetap akan menghadapi
sanksi sosial, seperti pengucilan dari masyarakat dan tidak dilibatkan dalam
acara-acara adat.

Meskipun bukan bagian dari sanksi adat yang tertulis atau terstruktur,
bentuk pengucilan ini tetap memiliki dampak signifikan dalam kehidupan
sosial, sehingga dalam praktiknya dapat berfungsi sebagai hukuman adat
secara tidak langsung. Masyarakat Melayu Petalangan sering mengabaikan
larangan terhadap pernikahan bagito, meskipun ada keyakinan tradisional
yang melarangnya. Banyak pasangan yang memilih untuk menikah secara
bagito tanpa takut terhadap sanksi sosial, seperti pengucilan atau tidak

dilibatkan dalam acara adat.

16



Pergeseran sikap masyarakat Melayu Petalangan terhadap larangan
perkawinan bagito mencerminkan perubahan nilai dalam hubungan sosial
yang sebelumnya sangat dipengaruhi oleh aturan adat. Pengabaian terhadap
larangan ini menunjukkan bahwa aturan tersebut tidak lagi memiliki
pengaruh yang kuat seperti dahulu. Peran pemuka adat mulai kehilangan
wibawa dalam menegakkan norma, sementara sanksi- sosial seperti
pengucilan semakin berkurang dampaknya. Dalam banyak kasus, pasangan
yang melangsungkan pernikahan bagito tetap diterima oleh lingkungan sosial
terdekat, yang menunjukkan bahwa penerimaan masyarakat kini lebih
bergantung pada dukungan keluarga inti dan hubungan emosional. Perubahan
ini mencerminkan pergeseran pemahaman terhadap adat, dari aturan bersama
yang mengikat menjadi pedoman budaya yang lebih fleksibel dan
menyesuaikan diri dengan situasi kehidupan masyarakat saat ini.

Beberapa tokoh adat mencoba menegakkan larangan ini, tetapi
pengaruhnya semakin berkurang. Masyarakat yang melanggar peraturan ini
tampak tidak khawatir akan konsekuensi yang mungkin terjadi, bahkan ada
di antara mereka yang berpendapat bahwa pernikahan ini tidak akan
mendatangkan bala atau kehancuran. Dengan demikian, meskipun ada
sumpah yang diwariskan oleh nenek moyang, banyak yang tetap memilih
untuk melanjutkan pernikahan bagifo tanpa merasa terikat pada norma-norma
yang ada. Larangan nikah bagito ini menjadi salah satu simbol penting dalam

menjaga hubungan sosial dan identitas budaya, namun mulai mengalami

17



pergeseran seiring dengan perubahan sosial, khususnya di kalangan Sebagian
generasi muda. Fenomena ini tidak hanya menimbulkan dinamika dalam
hubungan antarindividu dan keluarga, tetapi juga menantang
keberlangsungan nilai-nilai adat yang telah diwariskan secara turun-temurun.
Kondisi ini terlihat dari mulai munculnya kasus-kasus perkawinan bagito
yang dilakukan secara terbuka dan diterima secara lebih toleran oleh sebagian
masyarakat. Meskipun secara normatif larangan perkawinan bagito masih
diakui keberadaannya dalam adat, dalam praktik sosial terjadi perbedaan
antara aturan ideal adat dengan realitas kehidupan masyarakat. Perubahan ini
tidak hanya menunjukkan pergeseran dalam praktik perkawinan, tetapi juga
mencerminkan perubahan makna larangan bagito serta perubahan sikap
masyarakat terhadap aturan adat tersebut. Fenomena tersebut menjadi
menarik untuk diteliti karena larangan perkawinan bagito tidak hanya
berfungsi sebagai aturan perkawinan, tetapi juga sebagai simbol persaudaraan
adat dan mekanisme sosial dalam menjaga keharmonisan antarsuku.
Pergeseran dalam pemaknaan dan pelaksanaan larangan ini dapat
memberikan gambaran mengenai bagaimana masyarakat adat Melayu
Petalangan bernegosiasi dengan perubahan sosial yang terjadi, serta
bagaimana adat beradaptasi di tengah dinamika kehidupan modern.
Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini penting dilakukan untuk
memahami bagaimana konsep dan makna larangan perkawinan bagito

dipahami oleh masyarakat Melayu Petalangan, bagaimana praktiknya dalam

18



kehidupan masyarakat saat ini, serta bagaimana perubahan sikap masyarakat
terhadap larangan tersebut di tengah arus perubahan sosial.
B. Rumusan Masalah

Larangan perkawinan bagito dalam masyarakat Melayu Petalangan
merupakan bagian dari sistem kekerabatan adat yang memiliki makna sosial
dan simbolik yang kuat. Larangan ini tidak sekadar mengatur hubungan antar
individu, melainkan juga merefleksikan mekanisme masyarakat dalam
menjaga keseimbangan, solidaritas, dan harmoni sosial melalui ikatan
persaudaraan simbolik antar dua suku. Melalui ritual sumpah bagito, dua
kelompok yang sebelumnya mungkin berseberangan dapat membentuk ikatan
yang diakui dan dihormati secara turun-temurun.

Namun, seiring waktu, dinamika sosial yang dipicu oleh pendidikan,
urbanisasi, modernisasi, dan keterbukaan informasi telah menggeser cara
pandang masyarakat terhadap aturan adat tersebut. Di beberapa wilayah,
mulai terlihat gejala semakin longgarnya kepatuhan terhadap larangan bagito.
Generasi muda, khususnya, cenderung memaknai adat secara lebih fleksibel,
sehingga tidak lagi menganggap larangan tersebut sebagai sesuatu yang
sakral atau mutlak. D1 sisi lain, pengaruh dan wibawa tokoh adat dalam
menegakkan larangan tersebut juga mengalami penurunan.

Fenomena ini menimbulkan dilema sosial dan budaya yang menarik

untuk diteliti. Di satu sisi, larangan bagito adalah produk budaya lokal yang

19



memiliki fungsi sosial penting. Di sisi lain, perubahan nilai dan cara pandang
masyarakat terhadap aturan adat menunjukkan adanya negosiasi ulang
terhadap norma yang selama ini dianggap tidak bisa diganggu gugat.
Pergeseran ini membuka ruang diskusi mengenai bagaimana masyarakat
menyesuaikan dir1 terhadap perubahan, serta bagaimana konsekuensi sosial
dan kultural muncul akibat pelanggaran terhadap norma adat.

Berangkat dari kondisi tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menggali
lebih dalam bagaimana masyarakat Melayu Petalangan memaknai dan
menyikapi larangan bagito di tengah perubahan sosial yang terjadi. Selain itu,
penelitian ini juga bertujuan untuk memahami konsekuensi yang timbul bagi
individu maupun kelompok yang melanggar aturan tersebut. Oleh karena itu,
pertanyaan-pertanyaan berikut diajukan sebagai rumusan masalah dalam

penelitian ini.

1. Bagaimana konsep dan makna larangan perkawinan bagito dalam
masyarakat Melayu Petalangan?

2. Bagaimana praktik larangan perkawinan bagito dalam kehidupan
masyarakat Melayu Petalangan saat ini?

3. Bagaimana perubahan sikap masyarakat terhadap larangan

perkawinan bagito di tengah perubahan sosial?

20



C. Tujuan Penelitian

Berlandaskan rumusan penelitian diatas, maka tujuan yang ingin dicapai

dalam penelitian ini adalah :

1. Mendeskripsikan konsep dan makna larangan perkawinan bagito
dalam masyarakat Melayu Petalangan.

2. Menggambarkan praktik larangan perkawinan bagito dalam
kehidupan masyarakat Melayu Petalangan saat ini.

3. Menganalisis perubahan sikap masyarakat terhadap larangan

perkawinan bagito di tengah perubahan sosial.

D. Manfaat Penelitian

Adapun manfaat dari penelitian ini adalah sebagai berikut :

1. Manfaat Akademis

Penelitian ini memberikan kontribusi signifikan bagi pengembangan
kajian antropologi, khususnya yang berkaitan dengan dinamika sistem
kekerabatan dan aturan perkawinan adat dalam masyarakat Melayu
Petalangan. Dengan menelaah perubahan praktik, makna, dan sikap
masyarakat terhadap perkawinan bagito, penelitian ini memperkaya literatur
mengenai transformasi larangan-larangan perkawinan, pergeseran makna
simbolik dalam relasi kekerabatan, serta respons masyarakat adat terhadap
arus perubahan sosial dan modernisasi. Temuan penelitian ini juga dapat

menjadi rujukan penting bagi peneliti lain yang menaruh minat pada tema

21



perubahan budaya, konflik nilai, adaptasi sosial, serta kajian perbandingan

mengenai sistem perkawinan adat di berbagai kelompok etnik.

2. Manfaat Praktis

Penelitian ini diharapkan dapat membantu masyarakat Melayu
Petalangan, terutama generasi muda dan para pemangku adat, dalam
memahami kembali konteks historis, nilai-nilai simbolik, serta alasan
mendasar di balik larangan perkawinan bagito. Pemahaman ini penting untuk
memperkuat kesadaran budaya sekaligus menjadi bahan refleksi bagi tokoh
adat dalam merumuskan strategi yang lebih adaptif dalam menghadapi
perubahan sosial tanpa menghilangkan esensi nilai adat yang diwariskan
leluhur. Selain itu, penelitian ini memberikan kontribusi bagi upaya
pelestarian budaya lokal agar tetap relevan dan dipahami dalam kehidupan
masyarakat kontemporer, sehingga aturan adat tidak hanya menjadi warisan
simbolik, tetapi juga pedoman yang hidup dan bermakna bagi masyarakat.
E. Tinjauan Pustaka

Artikel tentang di Desa Kiyap Jaya mengenai pelanggaran larangan
perkawinan sesuku yang ditulis oleh Idris dkk (2023), meskipun ada aturan
adat yang melarangnya. Penclitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi
faktor-faktor penyebab pelanggaran tersebut melalui wawancara mendalam
dengan tokoh adat setempat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kurangnya

pemahaman masyarakat terhadap hukum adat serta faktor-faktor sosial

22



lainnya berkontribusi terhadap pelanggaran tradisi. Persamaannya dengan
penelitian Anda terletak pada fokus pada pelanggaran tradisi pernikahan dan
pentingnya pemahaman hukum adat. Namun, perbedaannya ada pada
pendekatan yang lebih menekankan wawancara mendalam dengan tokoh
adat, sedangkan penelitian Anda mungkin lebih' luas dalam cakupan
metodologi.

Artikel tentang praktik pernikahan di Desa Lubuk Terap, dengan fokus
pada larangan pernikahan sesuku dalam perspektif hukum Islam dan hukum
positif, Miftah dkk (2023) menemukan bahwa larangan tersebut telah ada
sejak zaman nenek moyang, meskipun tidak ada dalil syariat yang
mendukungnya secara eksplisit. Pendekatan yuridis normatif yang mereka
gunakan memberikan perspektif tambahan terhadap penelitian Anda, yang
mungkin lebih didasarkan pada hukum adat saja. Persamaannya terletak pada
tema pelanggaran tradisi pernikahan, sedangkan perbedaannya ada pada
penckanan pada interaksi antara hukum adat dan hukum agama, yang dapat
memperkaya pemahaman Anda tentang konteks hukum yang lebih luas.

Kajian pelaksanaan perkawinan adat di masyarakat Minangkabau,
khususnya yang berkaitan dengan larangan perkawinan sesuku. Penelitian ini
menggunakan pendekatan yuridis sosiologis untuk memahami bagaimana
hukum adat berfungsi dalam Masyarakat, Febria dkk (2017). Temuan mereka
menunjukkan bahwa meskipun ada pelanggaran, sanksi adat seperti denda

dan pengucilan diterapkan untuk menjaga norma yang ada. Persamaannya

23



dengan penelitian Anda terletak pada fokus pada pelaksanaan hukum adat
dalam konteks pernikahan. Namun, perbedaannya ada pada detail mengenai
pelaksanaan sanksi, di mana artikel ini memberikan analisis lebih mendalam
tentang bagaimana masyarakat menjalankan hukum adat dan dampaknya
terhadap individu yang melanggar.

Larangan perkawinan sasuku pada adat Pitopang di Lubuk Jambi. Artikel
ini menunjukkan bahwa meskipun ada denda yang harus dibayarkan,
pelaksanaan perkawinan tetap berlangsung, Pebruani (2021). Hikmah dari
larangan ini dijelaskan sebagai upaya untuk menjaga kerukunan sosial dan
adat istiadat. Penelitian ini memiliki kesamaan dengan penelitian Anda dalam
hal pelestarian tradisi dan pentingnya kerukunan sosial. Namun,
perbedaannya terletak pada pendekatan yang lebih menekankan pada hikmah
dan kebijaksanaan di balik larangan, serta bagaimana masyarakat masih
mempertahankan tradisi meskipun ada pelanggaran.

Artikel yang berfokus pada pergeseran tradisi pernikahan sesuku di
Kenegerian Air Tiris. Misrulina dkk (2024), artikel ini menggunakan metode
kualitatif dengan observasi dan wawancara untuk menemukan bahwa faktor
pendidikan, agama, ekonomi, dan globalisasi mempengaruhi pergeseran ini.
Mereka menganalisis bagaimana tradisi pernikahan yang telah ada mulai
diabaikan oleh generasi muda. Persamaannya dengan penelitian Anda terletak
pada tema perubahan nilai di masyarakat dan pentingnya tradisi. Namun,

perbedaannya ada pada penekanan pada faktor-faktor eksternal yang

24



berkontribusi terhadap pergeseran tradisi, sedangkan penelitian Anda
mungkin lebih fokus pada faktor internal dalam masyarakat.

Artikel Puspita dkk (2023) mengenai kawin sumbong dalam masyarakat
adat Jambi menunjukkan adanya persamaan tematik dengan penelitian ini,
yaitu - sama-sama mengangkat persoalan larangan perkawinan dalam
masyarakat adat yang berakar pada sistem kekerabatan tradisional. Keduanya
menyoroti bagaimana pelanggaran terhadap norma perkawinan adat
memunculkan sanksi, baik dalam bentuk sosial maupun adat, serta bagaimana
aturan tersebut mulai mengalami pergeseran seiring dengan perubahan nilai
sosial masyarakat. Persamaan lain terletak pada pendekatan multidisipliner
yang mengaitkan hukum adat dengan hukum formal atau positif. Namun,
terdapat sejumlah perbedaan signifikan.

Larangan kawin sumbong mencakup berbagai jenis perkawinan
endogami, seperti anak pusako dan sanak bapak/ibu, dengan sanksi berupa
denda materiil (seperti kambing atau kerbau), sementara larangan pernikahan
bagito dalam masyarakat Melayu Petalangan lebih bersifat simbolik, berakar
pada sumpah persaudaraan antar sub-suku, dan hanya disertai sanksi sosial
seperti pengucilan. Selain itu, penelitian kawin sumbong secara eksplisit
menyoroti interaksi antara hukum adat dan hukum positif, sedangkan
penelitian ini lebih menekankan pada pelemahan otoritas adat dalam
mengatur perkawinan seiring perubahan sosial. Temuan tersebut memperkaya

pemahaman mengenai dinamika sistem kekerabatan di berbagai masyarakat

25



adat dan menunjukkan bahwa larangan perkawinan adat tidak bersifat statis,
melainkan terus mengalami transformasi sesuai dengan konteks sosial budaya
masing-masing.

Artikel mardius dkk (2022), tentang perkawinan sesuku di nagari sikacua
tengah kabupaten padang pariaman dalam perspektif hukum adat
minangkabau dan hukum positif Indonesia, menyoroti ketegangan antara
hukum adat Minangkabau dan Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019
tentang Perkawinan. Studi ini menggunakan pendekatan yuridis-sosiologis
untuk menganalisis bagaimana pelanggaran terhadap larangan kawin sesuku,
khususnya antar sesama Suku Caniago, ditanggapi oleh fungsionaris adat
setempat. Meskipun Undang-Undang tidak melarang perkawinan sesuku
selama tidak ada hubungan darah, adat Minangkabau tetap mempertahankan
larangan tersebut sebagai upaya menjaga hubungan sosial dan identitas
kultural. Persamaan dengan penelitian ini terletak pada fokus terhadap konflik
antara norma adat dan perubahan sosial yang dipicu oleh pengaruh hukum
formal maupun modernisasi. Keduanya juga menyoroti bagaimana
masyarakat adat merespons pelanggaran melalui sanksi sosial dan adat.
Namun, perbedaan mencolok terletak pada dasar larangan dan bentuk sanksi
yang diterapkan.

Dalam kasus kawin sesuku di Minangkabau, sanksi mencakup permintaan
maaf, pengucilan sosial, pengusiran sementara, dan pembayaran denda,

sedangkan dalam larangan perkawinan bagito di masyarakat Melayu

26



Petalangan, sanksi bersifat simbolik dan sosial tanpa pengaturan adat yang
tertulis. Selain itu, penelitian di Nagari Sikucua lebih menekankan pada
interaksi antara hukum adat dan hukum negara, sementara penelitian ini lebih
berfokus pada perubahan persepsi masyarakat terhadap otoritas adat.
Perbandingan ini menunjukkan bahwa meskipun substansi larangan berbeda,
kedua masyarakat menghadapi tantangan yang serupa dalam menjaga nilai-
nilai tradisional di tengah arus modernisasi dan perubahan hukum nasional.
F. Kerangka Pemikiran

Sistem perkawinan merupakan salah satu mekanisme fundamental yang
mengatur hubungan sosial dan reproduksi kultural dalam suatu masyarakat.
Salah satu aspek penting dari sistem ini adalah adanya aturan mengenai
larangan dan keharusan dalam memilih pasangan, yang secara umum
diklasifikasikan ke dalam dua bentuk utama, yaitu eksogami dan endogami.
Aturan-aturan tersebut tidak hanya berfungsi mengatur relasi biologis dan
efektif, tetapi juga membentuk pola hubungan sosial antarindivindu dan antar
kelompok.

Eksogami merujuk pada aturan yang mewajibkan individu untuk menikah
di luvar kelompok kekerabatan atau sosialnya. Praktik ini berfungsi
memperluas jaringan aliansi sosial serta mencegah terjadinya hubungan inses.
Koentjaraningrat (2009, hlm. 126) menjelaskan bahwa eksogami merupakan

larangan kawin di dalam satu kelompok, sehingga individu harus menikah

27



dengan orang dari luar kelompok tersebut. Dalam masyarakat tradisional
Indonesia, sistem perkawinan eksogami banyak ditemukan sebagai bagian
dari mekanisme sosial untuk menjaga keseimbangan hubungan
antarkelompok dan memperluas jaringan sosial.

Prinsip eksogami juga dikenal dalam masyarakat Melayu Petalangan di
Kabupaten Pelalawan, yang menerapkan larangan perkawinan sesuku dan
larangan bagito. Larangan bagito tidak didasarkan pada hubungan darah,
melainkan pada ikatan sumpah persaudaraan antar suku, di mana individu
yang terikat sumpah tersebut dipandang sebagai saudara dan karenanya
dilarang untuk saling menikah. Dalam konteks ini, larangan bagito berfungsi
sebagai mekanisme sosial yang mengatur batas identitas dan menjaga
keharmonisan hubungan antarkelompok (Syamsuddin, 2007; Tenas Effendy,
2004).

Sebaliknya, endogami merupakan aturan yang mengharuskan individu
untuk menikah di dalam kelompok sosial tertentu, seperti kelompok
kekerabatan, agama, kasta, atau kelas sosial. Menurut Koentjaraningrat
(2009, hlm. 126), endogami adalah keharusan untuk kawin dengan seseorang
dari dalam kelompok sendiri. Sistem ini umumnya berkaitan dengan upaya
mempertahankan identitas kolektif, stabilitas status sosial, serta
kesinambungan nilai-nilai budaya. Baik eksogami maupun endogami

menunjukkan bahwa institusi perkawinan merupakan pranata sosial yang

28



sarat dengan dimensi sosial dan simbolik, bukan semata-mata hubungan
personal antarindividu.

Dalam masyarakat Melayu Petalangan, larangan perkawinan bagito
merupakan bagian dari sistem nilai dan norma adat yang diwariskan secara
turun-temurun. Larangan ini tidak hanya dipahami sebagai pantangan adat,
tetapi juga sebagai simbol persaudaraan, kehormatan, dan batas sosial
antarsuku. Sebagai bagian dari kebudayaan, larangan tersebut mencerminkan
nilai-nilai yang membentuk pola pikir dan perilaku masyarakat
(Koentjaraningrat, 1985; 1990).

Namun, seiring dengan terjadinya perubahan sosial, seperti meningkatnya
pendidikan, mobilitas penduduk, urbanisasi, serta masuknya nilai-nilai
modern, masyarakat Melayu Petalangan mulai mengalami pergeseran cara
pandang terhadap adat. Adat yang sebelumnya dipahami sebagai aturan
mutlak kini mulai dipandang sebagai tradisi yang dapat ditafsirkan ulang
sesuai dengan kebutuhan individu dan perkembangan zaman.

Perubahan sosial tersebut mendorong terjadinya perubahan nilai, yaitu
bergesernya orientasi masyarakat dari nilai kolektivitas adat menuju nilai
individualitas, rasionalitas, dan kebebasan memilih pasangan. Perubahan
nilai ini kemudian memengaruhi perubahan makna larangan perkawinan
bagito, dari yang semula dipahami sebagai larangan sakral yang wajib

dipatuhi, menjadi aturan adat yang bersifat simbolik dan lebih fleksibel.

29



Perubahan makna tersebut selanjutnya memengaruhi sikap dan perilaku
masyarakat terhadap larangan bagito. Sebagian masyarakat, khususnya
generasi muda, menunjukkan sikap yang lebih toleran terhadap pelanggaran
larangan tersebut, sehingga dalam praktiknya mulai terjadi perkawinan bagito

secara terbuka.

Untuk memahami dinamika pemaknaan terhadap larangan perkawinan
bagito, penelitian ini menggunakan pendekatan interaksionisme simbolik
sebagaimana dikemukakan oleh Herbert Blumer (1969). Blumer menekankan
bahwa manusia bertindak terhadap sesuatu berdasarkan makna yang
dimilikinya, dan makna tersebut terbentuk melalui proses interaksi sosial
serta senantiasa ditafsirkan kembali sesuai dengan konteks sosial yang
dihadapi. Dengan demikian, makna budaya tidak bersifat statis, melainkan
selalu berada dalam proses negosiasi dan perubahan.

Dalam kerangka ini, larangan perkawinan bagifto dipahami sebagai
simbol sosial yang maknanya dibentuk melalui interaksi dan kesepakatan
kolektif masyarakat adat. Bagi sebagian anggota masyarakat, larangan ini
masih dimaknai sebagai pantangan sakral yang harus dipatuhi, sementara bagi
sebagian lainnya larangan tersebut mulai dipandang sebagai aturan adat yang
dapat dinegosiasikan seiring dengan perubahan kondisi sosial, seperti
meningkatnya pendidikan, mobilitas sosial, urbanisasi, dan keterbukaan

terhadap arus informasi modern.

30



Pergeseran makna tersebut menunjukkan bahwa kepatuhan terhadap
larangan bagito tidak lagi bersifat seragam. Dalam praktik sosial, terdapat
individu atau pasangan yang tetap melangsungkan pernikahan meskipun
secara adat dilarang. Fenomena ini tidak serta-merta menandakan hilangnya
adat, melainkan mencerminkan adanya proses reinterpretasi dan negosiasi
makna dalam masyarakat. Hal ini sejalan dengan pandangan interaksionisme
simbolik yang melihat perubahan sosial sebagai hasil dari interaksi dan
penafsiran terus-menerus antarindividu dalam konteks sosial yang berubah.

Untuk melengkapi analisis tersebut, teori perubahan sosial budaya dari
McGee dan Warms (2013) digunakan sebagai kerangka pendukung. Menurut
McGee dan Warms, perubahan budaya terjadi melalui interaksi antara faktor
internal dan eksternal, seperti pendidikan, migrasi, teknologi, dan pengaruh
globalisasi, yang secara bertahap memengaruhi nilai dan struktur sosial
masyarakat. Dalam konteks masyarakat Melayu Petalangan, faktor-faktor
tersebut mendorong munculnya perbedaan sikap dalam memaknai dan
menyikapi larangan perkawinan bagito.

Dengan menggabungkan pendekatan interaksionisme simbolik dan teori
perubahan sosial budaya, penelitian ini memandang larangan perkawinan
bagito sebagai norma adat yang bersifat dinamis. Makna dan praktiknya terus
dibentuk melalui interaksi sosial serta beradaptasi dengan perubahan sosial
budaya, tanpa sepenuhnya kehilangan fungsi simbolik dan nilai sosialnya

dalam kehidupan masyarakat Melayu Petalangan.

31



G. Metodologi Penelitian

1. Pendekatan Penelitian

Paradigma penelitian ini adalah kualitatif, yaitu pendekatan yang
digunakan untuk memahami fenomena sosial dan perilaku manusia melalui
pengumpulan data deskriptif yang berbentuk narasi, penjelasan, atau makna-
makna sosial, bukan berupa angka atau statistik. Menurut Koentjaraningrat
(2009), pendekatan ini lazim digunakan dalam penelitian antropologi, di
mana peneliti melakukan observasi langsung dan berpartisipasi dalam
kehidupan masyarakat yang diteliti untuk memahami hubungan sosial, nilai,
serta sistem budayanya secara mendalam. Pendekatan ini juga sejalan dengan
pendapat John W. Creswell, yang menekankan bahwa penelitian kualitatif
bertujuan menggali makna subjektif yang dimiliki individu terhadap
pengalaman dan realitas sosial mereka. Menurut Creswell (2014), penelitian
kualitatif berfokus pada pemahaman yang mendalam terhadap fenomena
sosial dengan menggali perspektif individu dan konteks sosial. Penelitian ini
menekankan pada makna dan pengalaman subjektif, sehingga dapat
memberikan wawasan yang lebih holistik tentang realitas sosial yang

dihadapi oleh individu.

Pendekatan peneliti gunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan studi
kasus. Dalam konteks pendekatan studi kasus, kita dapat merujuk pada
pandangan Clifford Geertz, seorang antropolog terkemuka. Geertz (1973)

mengemukakan bahwa studi kasus, terutama dalam antropologi, bertujuan

32



untuk memahami budaya dan perilaku manusia dalam konteks sosial yang
spesifik. Ia menekankan pentingnya interpretasi mendalam terhadap simbol,
praktik, dan makna yang ada dalam kehidupan sehari-hari masyarakat.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi nuansa
kompleks dan interaksi sosial yang membentuk pengalaman individu dan
kolektif. Dengan demikian, baik penelitian kualitatif maupun studi kasus,
terutama dalam konteks antropologi, memberikan wawasan yang mendalam
tentang dinamika sosial dan budaya.

Berdasarkan metode ini penulis turun langsung ke lapangan sebagai
peneliti dan perkembangan selanjutnya berusaha terus menjadi bagian dari
masyarakat di lingkungan Kecamatan Bandar Petalangan. Dengan
menggunakan metode ini memberikan kesempatan penulis untuk mendalami
dan menanyakan langsung kepada masyarakat mengenai larangan
perkawinan bagito di masyarakat Kecamatan Bandar Petalangan.

Keutamaan penggunaan metode kualitatif dalam penelitian ini adalah
memberikan pemahaman yang lebih mendalam kepada peneliti tentang cara
masyarakat ~ Kecamatan  Bandar  Petalangan = memandang  dan
menginterpretasikan kehidupan mereka, termasuk pandangan terhadap
larangan perkawinan bagito. Melalui pendekatan ini, peneliti dapat
memahami nilai-nilai dan praktik budaya yang mungkin terlihat tidak biasa
jika dilihat dari perspektif luar, namun memiliki makna penting bagi

masyarakat setempat. Penelitian ini dilakukan dengan cara peneliti turun

33



langsung ke lapangan, berinteraksi, serta mengamati kehidupan sehari-hari
masyarakat secara dekat dan intensif dalam kurun waktu yang relevan.
Dengan demikian, peneliti dapat menggali tafsiran masyarakat terhadap
aturan adat, simbol-simbol budaya, serta relasi sosial yang melingkupi
kehidupan mereka, khususnya terkait praktik larangan perkawinan bagito.

2. Lokasi Penelitian

Lokasi penelitian adalah Provinsi Riau, Kabupaten Pelalawan,
Kecamatan Bandar Petalangan. Alasan peneliti memilih lokasi ini adalah
karena fenomena sosial yang terjadi di masyarakat setempat, yang dapat
diamati langsung oleh penulis. Fenomena tersebut mencakup perubahan
dalam nilai-nilai budaya dan norma adat, yang menjadi perhatian utama
dalam penelitian ini. Selain itu, lokasi ini dipilih karena masyarakat Melayu
Petalangan masih mempertahankan banyak tradisi, meskipun ada pengaruh
dari modernisasi dan perubahan sosial yang semakin terasa.

3. Informan Penelitian

Teknik dalam pengambilan informan pada penelitian ini memakai teknik
purposive sampling menurut Sugiyono (2013: 85) ialah suatu teknik
penentuan sample informan dengan pertimbangan tertentu. Maksudnya
adalah, peneliti telah menetapkan terlebih dahulu kriteria informan yang akan

diteliti.

34



Menurut Koentjaraningrat (2009), informan merupakan anggota
masyarakat yang memberikan informasi kepada peneliti mengenai berbagai
aspek kebudayaan, seperti sistem sosial, bahasa, kepercayaan, serta adat-
istiadat yang berlaku dalam masyarakatnya. Dalam penelitian ini, peneliti
menetapkan kriteria untuk informan pelaku sebagai berikut:

a. Masyarakat
b. Ninik mamak

c. Masyarakat yang sudah melakukan nikah bagito

Dalam penelitian ini, informan pelaku dipahami sebagai individu yang
secara langsung mengalami, menjalankan, dan memahami praktik
kebudayaan yang diteliti. Dengan demikian, informan pelaku tidak hanya
menjadi sumber informasi, tetapi juga merupakan bagian tak terpisahkan dari

objek penelitian itu sendiri, diantaranya sebagai berikut:

a. Tokoh adat
b. Batin Bunut

c. Pemangku Adat

35



Nama-nama Informan Kunci Perkawinan bagito

Tabel 1.

36

No. Nama Jenis Status Usia Suku
Kelami Sosial
n
l. Syamsi Laki- Penghulu 59 Thn Peneling
laki Mudo
2. Syafrizal Laki- Masyarakat 42 Thn Peneling
laki
3. Erman Laki- Ketua 65 Thn Piliang Soni
Maskar laki Lembaga
Adat Harian
Kabupaten
Pelalawan
4. Arifin Laki- Batin Bunut 62 thn Piliang
laki
5. Yusuf Laki- Ninik 85 Thn Peneling
laki Mamak Sulistio

Sumber : Data Primer. Tahun 2025




37

Tabel 2.

Nama-nama Informan Biasa Perkawinan bagito

No.

Nama

Jenis
Kelamin

Status
Sosial

Usia

Suku

Aan

Perempuan

Masyarakat
(pelaku
bagito)

27 Thn

Piliang

Ani

Perempuan

Masyarakat
(pelaku
bagito)

33 Thn

Piliang

Eva

Perempuan

Masyarakat
(pelaku
bagito)

44 Thn

Piliang

Ucok

Laki-laki

Masyarakat
(pelaku
bagito)

35 Thn

Pelabi

Andre

Laki-laki

Masyarakat
(pelaku
bagito)

35 Thn

Pelabi

Rian

Laki-laki

Masyarakat
(pelaku
bagito)

49 Thn

Pelabi

Sumber : Data Primer. Tahun 2025

Peneliti memilih informan ini karena dianggap mengetahui banyak hal

mengenai adat-istiadat serta mengenai larangan perkawinan bagito. Peneliti

juga memilih

memperkuat informasi.

informan yang melakukan perkawinan bagito untuk




4. Teknik Pengumpulan Data
a) Wawancara
Wawancara adalah suatu teknik pengumpulan informasi tentang
permasalahan yang sedang diteliti dengan cara melakukan tanya jawab antara
peneliti dan informan. Teknik wawancara digunakan untuk mendapatkan

penjelasan yang detail dan lengkap terkait permasalahan yang dibahas.

b) Observasi

Observasi merupakan suatu teknik pengumpulan data yang dilakukan
dengan cara pengamatan yang disertai dengan pencatatan terhadap objek
yang diamati. Observasi dilakukan untuk melihat langsung fenomena atau

gejala yang akan diteliti.

c¢) Dokumentasi

Dokumentasi merupakan teknik pengumpulan data yang digunakan untuk
merckam informasi visual dan audio selama observasi dan wawancara, guna
menangkap aspek budaya yang tidak selalu dapat diungkapkan secara
memadai melalui catatan tertulis. Teknik ini penting dalam penelitian
antropologi karena mendukung keakuratan dan kedalaman deskripsi
etnografis. Menurut Koentjaraningrat (1981), dokumentasi adalah
pengumpulan data yang bersumber dari tulisan, baik berupa arsip maupun

catatan, yang digunakan untuk memahami dan menganalisis fenomena sosial

38



dan budaya. Metode ini memudahkan peneliti mengingat kejadian atau

kejadian realita yang terjadi di lapangan.

d) Life Story

Life story atau kisah hidup adalah salah satu teknik dalam penelitian
kualitatif yang bertujuan untuk menggali secara mendalam pengalaman hidup
individu sebagai representasi dari proses sosial dan budaya yang lebih luas.
Teknik ini memungkinkan peneliti untuk memahami dunia dari sudut
pandang informan melalui narasi kehidupan mereka.

Menurut Clifford Geertz (1973), kisah hidup dapat menjadi jalan untuk
mengungkap makna simbolik yang dijalani oleh individu dalam
masyarakatnya. la menekankan bahwa untuk memahami suatu budaya secara
mendalam, peneliti harus menafsirkan simbol dan makna yang ada dalam
tindakan serta pengalaman sehari-hari individu. Dengan life story, peneliti
bisa memahami bagaimana individu menafsirkan adat, norma, dan perubahan
yang terjadi dalam lingkungan sosialnya.

5. Analisis Data

Analisis data ialah suatu proses menemukan dan menyusun dengan
sistematis data yang didapatkan dari hasil wawancara, catatan lapangan, dan
bahan-bahan lainnya dengan tujuan agar mudah dipahami dan dapat
diinformasikan kepada orang lain (Bognan, dalam Sugiyono, 2013: 244).

Sugiyono (2013: 244) berpendapat bahawa analisis data merupakan suatu

39



proses menemukan dan menyusun secara sistematis data yang didapatkan
dengan cara mengelompokkan data ke dalam kategori, memaparkan ke dalam
unit-unit, melakukan sintesa, menyusun ke dalam pola, memilah data, hingga
akhirnya membuat kesimpulan yang mudah dipahami oleh penulis sendiri

maupun orang lain.

Tahapan analisis data:

a. Reduksi data

Yaitu proses memilah data yang didapatkan, dengan mengambil data yang
diperlukan dalam proses penelitian. Mereduksi data berarti merangkum,
memilih hal-hal yang pokok, memfokuskan pada hal-hal yang penting, dicari
tema dan polanya (Sugiyono: 2013). Hal ini dilakukan agar data-data yang
telah direduksi akan memberikan Gambaran yang lebih jelas, dan

mempermudah peneliti untuk melakukan pengumpulan data selanjutnya.

b. Menyajikan data

Yaitu proses penyusunan data secara sistematis sesuai dengan kaidah
penulisan, yaitu dengan menyajikan data berupa tulisan deskriptif. Miles
Huberman dan Sugiyono (2013) menyatakan bahwa yang paling sering
digunakan untuk menyajikan data dalam penelitian kualitatif adalah denga

teks yang naratif.

40



6. Proses Jalannya Penelitian

Penelitian melakukan penelitian ini dengan tiga tahapan, yaitu pra
penelitian, yang kedua yaitu tahapan di lapangan, dan terakhir dan pasca
penelitian. Pada tahap awal atau pra-penelitian, peneliti merancang rencana
penelitian dengan menyusun proposal yang diawali dengan pengajuan judul
sebagai dasar penulisan penelitian. Selanjutnya, peneliti mulai menyusun
proposal tersebut di bawah bimbingan dosen pembimbing I dan II agar proses
penulisan penelitian dapat lebih terstruktur dan terarah. Bimbingan yang
dilakukan peneliti dengan kedua pembimbing secara tatap muka.

Setelah melalui proses bimbingan serta melakukan beberapa revisi pada
penulisan proposal, peneliti memperoleh persetujuan dari kedua dosen
pembimbing untuk melanjutkan ke tahap selanjutnya, yaitu Seminar
Proposal. Pada tanggal 12 Juni 2025 peneliti melakukan seminar proposal
yang dilakukan secara tatap muka di ruangan sidang sosiologi. Tahapan
berikutnya setelah dinyatakan lulus Seminar Proposal adalah peneliti
melakukan perbaikan sesuai masukan dan saran dari para penguji. Setelah
revisi tersebut diselesaikan, peneliti melanjutkan proses penyusunan
penelitian serta memulai kegiatan penelitian lapangan.

Sebelum turun lapangan peneliti melewati beberapa prosedur untuk
mendapatkan izin untuk penelitian di kawasan Kecamatan Bandar

Petalangan. Penelitian dilaksanakan 26 Juni 2025. Selama penelitian

41



