BAB VI
PENUTUP

A. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa praktik permainan alat musik Tambua Tansa
di Kota Bukittinggi tidak hanya berfungsi sebagai bentuk ekspresi seni tradisional,
tetapi juga menjadi ruang sosial tempat konstruksi dan ekspresi gender diproduksi
serta dimaknai. Dalam praktiknya,-permdinan\Zambug Tansa-masih didominasi
oleh laki-laki, terutama dalam konteks pertunjukan resmi seperti acara adat dan
perayaan publik. Dominasi ini berkaitan dengan pandangan sosial yang menilai alat
musik tambua membutuhkan kekuatan fisik, sehingga dianggap lebih sesuai
dimainkan oleh laki-laki, sementara perempuan cenderung ditempatkan pada posisi
yang lebih terbatas.

Ekspresi gender dalam permainan Tambua Tansa tidak dapat dipahami sebagai
sesuatu yang bersifat alamiah atau semata-mata berdasarkan perbedaan biologis.
Cara pemain menggunakan tubuh, mengatur gerakan, menunjukkan intensitas
permainan, serta menampilkan diri di ruang publik merupakan bagian dari praktik
sosial yang membentuk identitas gender. Laki-laki umumnya menampilkan
ekspresi yang lebih terbuka, kuat, dan dominan, sedangkan perempuan diharapkan
menunjukkan sikap yang lebih terkendali, halus, dan sesuai dengan norma
kesopanan serta nilai adat yang berlaku dalam masyarakat Minangkabau.

Meskipun demikian, penelitian ini juga menemukan adanya ruang negosiasi
gender, terutama dalam konteks latihan dan di sanggar yang relatif lebih terbuka

terhadap keterlibatan perempuan. Perempuan yang terlibat dalam permainan

130



Tambua Tansa berusaha menegosiasikan identitas dan minat mereka di tengah
dominasi laki-laki. Namun, ruang tersebut masih bersifat rapuh dan tidak
berkelanjutan karena adanya tekanan sosial, stigma gender, serta kuatnya norma
adat yang membatasi partisipasi perempuan di ruang pertunjukan publik.

Jika dikaitkan dengan teori performativitas gender Judith Butler, permainan
Tambua Tansa dapat dipahami sebagai arena di mana identitas gender dipentaskan
melalui tindakan yang dilakukan secara berulang. Praktik bermain, cara tubuh
bergerak, serta pola intérakéi ‘yan;g tefus direproduksi membuat perbedaan gender
tampak seolah-olah wajar dan tidak dipertanyakan. Dengan demikian, kesenian
Tambua Tansa memperlihatkan bahwa seni tradisional bukanlah ruang yang netral,
melainkan sarat dengan nilai budaya, relasi kuasa, dan norma sosial yang turut
membentuk pengalaman gender para pelakunya.

B. Saran

Berdasarkan kesimpulan di atas, peneliti memberikan beberapa saran yang
diharapkan dapat menjadi bahan pertimbangan bagi berbagai pihak.

Pertama, bagi pengelola dan pembina sanggar seni, diharapkan dapat membuka
ruang yang lebih inklusif bagi perempuan dalam praktik permainan Tambua Tansa,
baik dalam konteks latthan maupun pertunjukan. Upaya ini penting untuk
mendorong kesetaraan gender tanpa menghilangkan nilai-nilai budaya yang ada,
serta memberikan kesempatan yang sama bagi individu yang memiliki minat dan
kemampuan di bidang seni tradisional.

Kedua, bagi masyarakat dan pelaku adat, diperlukan refleksi kritis terhadap

norma dan pandangan yang selama ini membatasi keterlibatan perempuan dalam

131



kesenian tradisional. Pelestarian budaya seharusnya tidak hanya berfokus pada
menjaga bentuk tradisi, tetapi juga mempertimbangkan dinamika sosial dan
perubahan peran gender dalam masyarakat.

Ketiga, bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini masih memiliki keterbatasan,
terutama dalam ruang lingkup lokasi dan subjek penelitian. Oleh karena itu,
penelitian lanjutan dapat memperluas wilayah kajian, membandingkan praktik
Tambua Tansa di daerah lain, atau mengkaji kesenian tradisional Minangkabau
lainnya dengan perspekti.f' géndér yang‘ iebih befagam, termasuk pengalaman
subjektif perempuan dalam jangka panjang.

Keempat, bagi institusi pendidikan dan kebudayaan, hasil penelitian ini dapat
dijadikan bahan pertimbangan dalam merancang program pelestarian seni
tradisional yang lebih sensitif terhadap isu gender, schingga kesenian seperti
Tambua Tansa tidak hanya lestari secara budaya, tetapi juga relevan dengan nilai

keadilan sosial di masa kini.

132



