
 

130 
 

BAB VI  

PENUTUP 

A.  Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa praktik permainan alat musik Tambua Tansa 

di Kota Bukittinggi tidak hanya berfungsi sebagai bentuk ekspresi seni tradisional, 

tetapi juga menjadi ruang sosial tempat konstruksi dan ekspresi gender diproduksi 

serta dimaknai. Dalam praktiknya, permainan Tambua Tansa masih didominasi 

oleh laki-laki, terutama dalam konteks pertunjukan resmi seperti acara adat dan 

perayaan publik. Dominasi ini berkaitan dengan pandangan sosial yang menilai alat 

musik tambua membutuhkan kekuatan fisik, sehingga dianggap lebih sesuai 

dimainkan oleh laki-laki, sementara perempuan cenderung ditempatkan pada posisi 

yang lebih terbatas. 

Ekspresi gender dalam permainan Tambua Tansa tidak dapat dipahami sebagai 

sesuatu yang bersifat alamiah atau semata-mata berdasarkan perbedaan biologis. 

Cara pemain menggunakan tubuh, mengatur gerakan, menunjukkan intensitas 

permainan, serta menampilkan diri di ruang publik merupakan bagian dari praktik 

sosial yang membentuk identitas gender. Laki-laki umumnya menampilkan 

ekspresi yang lebih terbuka, kuat, dan dominan, sedangkan perempuan diharapkan 

menunjukkan sikap yang lebih terkendali, halus, dan sesuai dengan norma 

kesopanan serta nilai adat yang berlaku dalam masyarakat Minangkabau. 

Meskipun demikian, penelitian ini juga menemukan adanya ruang negosiasi 

gender, terutama dalam konteks latihan dan di sanggar yang relatif lebih terbuka 

terhadap keterlibatan perempuan. Perempuan yang terlibat dalam permainan 



 

131 
 

Tambua Tansa berusaha menegosiasikan identitas dan minat mereka di tengah 

dominasi laki-laki. Namun, ruang tersebut masih bersifat rapuh dan tidak 

berkelanjutan karena adanya tekanan sosial, stigma gender, serta kuatnya norma 

adat yang membatasi partisipasi perempuan di ruang pertunjukan publik. 

Jika dikaitkan dengan teori performativitas gender Judith Butler, permainan 

Tambua Tansa dapat dipahami sebagai arena di mana identitas gender dipentaskan 

melalui tindakan yang dilakukan secara berulang. Praktik bermain, cara tubuh 

bergerak, serta pola interaksi yang terus direproduksi membuat perbedaan gender 

tampak seolah-olah wajar dan tidak dipertanyakan. Dengan demikian, kesenian 

Tambua Tansa memperlihatkan bahwa seni tradisional bukanlah ruang yang netral, 

melainkan sarat dengan nilai budaya, relasi kuasa, dan norma sosial yang turut 

membentuk pengalaman gender para pelakunya. 

B.  Saran  

Berdasarkan kesimpulan di atas, peneliti memberikan beberapa saran yang 

diharapkan dapat menjadi bahan pertimbangan bagi berbagai pihak. 

Pertama, bagi pengelola dan pembina sanggar seni, diharapkan dapat membuka 

ruang yang lebih inklusif bagi perempuan dalam praktik permainan Tambua Tansa, 

baik dalam konteks latihan maupun pertunjukan. Upaya ini penting untuk 

mendorong kesetaraan gender tanpa menghilangkan nilai-nilai budaya yang ada, 

serta memberikan kesempatan yang sama bagi individu yang memiliki minat dan 

kemampuan di bidang seni tradisional. 

Kedua, bagi masyarakat dan pelaku adat, diperlukan refleksi kritis terhadap 

norma dan pandangan yang selama ini membatasi keterlibatan perempuan dalam 



 

132 
 

kesenian tradisional. Pelestarian budaya seharusnya tidak hanya berfokus pada 

menjaga bentuk tradisi, tetapi juga mempertimbangkan dinamika sosial dan 

perubahan peran gender dalam masyarakat. 

Ketiga, bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini masih memiliki keterbatasan, 

terutama dalam ruang lingkup lokasi dan subjek penelitian. Oleh karena itu, 

penelitian lanjutan dapat memperluas wilayah kajian, membandingkan praktik 

Tambua Tansa di daerah lain, atau mengkaji kesenian tradisional Minangkabau 

lainnya dengan perspektif gender yang lebih beragam, termasuk pengalaman 

subjektif perempuan dalam jangka panjang. 

Keempat, bagi institusi pendidikan dan kebudayaan, hasil penelitian ini dapat 

dijadikan bahan pertimbangan dalam merancang program pelestarian seni 

tradisional yang lebih sensitif terhadap isu gender, sehingga kesenian seperti 

Tambua Tansa tidak hanya lestari secara budaya, tetapi juga relevan dengan nilai 

keadilan sosial di masa kini. 


