BAB VII
PENUTUP

7.1 Kesimpulan

Penelitian ini berangkat dari realitas adanya perbedaan corak religiusitas yang
cukup mencolok antara praktik ke-lslam-an masyarakat Desa Simaninggir dengan
tradisi sufistik yang dijalankan di Parsulukan Babul Falah. Aktivitas ke-Islam-an
masyarakat Simaninggir tidak hanya dimaknai sebagai bentuk ibadah ritual tetapi
juga sebagai sarana memperkuat solidaritas sosial, menjaga silaturahmi serta
menegakkan prinsip humbardo adat dohot ibadat (adat dan agama harus
beriringan) dan dalihan na tolu yang menekankan keseimbangan antara individu,
keluarga, dan komunitas. Dengan demikian, Kke-Islam-an di Simaninggir
merepresentasikan religiusitas yang kolektif dan kultural berbeda dengan praktik
tarekat di Parsulukan Babul Falah yang bersifat eksklusif dan lebih menekankan
dimensi personal-spiritual.

Parsulukan Babul Falah dipahami masyarakat sebagai pusat spiritual dengan
simbol-simbol khas yang membedakannya dari aktivitas ke-Islam-an desa. Simbol-
simbol utama yang dikenali masyarakat antara lain parsulukan sebagai ruang
ibadah inti, kegiatan marsuluk atau pengasingan diri, sosok mursyid atau tuan guru,
markulambu (penggunaan kelambu dalam suluk), pantangan inda tola mangan
namardaro (tidak makan makanan berdarah), martahlil sajo (zikir terus-menerus),
serta praktik mangido aek tawajuh (meminta aek tawajuh). Selain itu, atribut
lahiriah seperti baju putih, gamis, jilbab panjang, sorban dan sarung juga menjadi
tanda visual yang melekat pada para murid tarekat. Simbol-simbol tersebut tidak
hanya berfungsi sebagai bagian dari ritual tetapi juga menjadi penanda identitas
kolektif Parsulukan Babul Falah yang mudah dikenali masyarakat baik mereka
yang terlibat langsung maupun yang hanya mengamati dari luar.

Masyarakat Desa Simaninggir membangun konstruksi makna yang beragam
terhadap aktivitas tarekat di Parsulukan Babul Falah. Konstruksi ini lahir dari
proses sosial dan budaya yang kompleks di mana pengalaman hidup, nilai-nilai adat

serta norma ke-Islam-an setempat saling berinteraksi dalam membentuk cara

219



pandang masyarakat terhadap praktik tarekat. Sebagian warga mengonstruksikan
tarekat sebagai bentuk religiusitas yang luhur dan patut dihormati karena dianggap
memperdalam hubungan spiritual dengan Tuhan. Sebagian lainnya justru
mengonstruksikannya secara kritis bahkan menampakkan resistensi karena praktik-
praktik seperti zikir intensif, penggunaan atribut khusus dan pantangan makanan
tertentu dianggap tidak lazim dalam budaya ke-Islam-an mereka.

Label pamali-malimkon (terlalu alim) yang dilekatkan kepada pengikut
tarekat mencerminkan jarak kultural yang lahir dari perbedaan cara masyarakat
memahami kesalehan dan ekspresi ke-Islam-an. Bagi sebagian besar masyarakat
Simaninggir, praktik suluk bahkan dikonstruksikan sebagai aktivitas berisiko bila
dilakukan tanpa kesiapan batin dan sosial sehingga muncul anggapan bahwa suluk
dapat membuat gila atau membentak Tuhan. Konstruksi semacam ini
memperlihatkan bahwa masyarakat Simaninggir menafsirkan tarekat bukan semata
dari ajaran sufistiknya tetapi melalui lensa budaya lokal yang menekankan
keseimbangan antara religiusitas dan kehidupan sosial. Konstruksi makna
masyarakat Simaninggir terhadap tarekat bersifat dinamis dan plural terbentuk dari
proses negosiasi antara simbol-simbol spiritual Parsulukan Babul Falah dengan
nilai-nilai budaya yang hidup dalam keseharian mereka.

Konstruksi makna masyarakat Simaninggir terhadap aktivitas tarekat pada
akhirnya melahirkan jarak budaya yang cukup signifikan. Bagi murid tarekat
aktivitas di Parsulukan Babul Falah dimaknai sebagai jalan spiritual untuk
mendekatkan diri kepada Allah melalui disiplin diri, pengabdian total kepada
mursyid serta ritual sufistik yang intensif. Sebaliknya masyarakat desa lebih
mengutamakan bentuk ke-Islam-an yang praktis, sederhana dan terintegrasi dengan
kehidupan sosial. Ritual desa seperti wirid yasin, maramal-amalan dan khatam Al-
Qur’an tidak hanya bernilai ibadah tetapi juga berfungsi mempererat kekerabatan
melalui silaturahmi dan makan bersama. Perbedaan orientasi inilah yang
memperlihatkan jarak budaya dimana Parsulukan Babul Falah menekankan
spiritualitas personal sedangkan masyarakat desa mengutamakan religiusitas

kolektif yang berpadu dengan budaya lokal. Perbedaan konstruksi makna ini

220



menjelaskan mengapa partisipasi masyarakat Desa Simaninggir dalam aktivitas
Parsulukan Babul Falah relatif rendah.

Meskipun demikian, penelitian ini juga menemukan bahwa jarak budaya
tersebut tidak selalu bermakna sebagai penolakan mutlak. Tradisi mangido doa
(meminta doa ke parsulukan) menjadi bukti adanya keterhubungan spiritual antara
masyarakat dan mursyid Parsulukan Babul Falah. Praktik ini menunjukkan bahwa
ketika menghadapi kesulitan hidup seperti sakit, musibah atau keresahan batin,
masyarakat tetap datang ke Parsulukan Babul Falah untuk meminta doa dan berkah.
Tradisi ini menegaskan keyakinan masyarakat terhadap kekuatan spiritual mursyid
dan aek tawajuh sebagai medium penyembuhan dan ketenangan batin. Dengan
demikian, mangido doa berfungsi sebagai simbol keseimbangan antara usaha
lahiriah dan ikhtiar batiniah sekaligus sebagai bentuk pengakuan terhadap otoritas
spiritual mursyid.

Temuan ini memperlihatkan adanya kesenjangan makna dan ambivalensi
sosial dalam relasi antara Parsulukan Babul Falah dan masyarakat Desa
Simaninggir. Fenomena tersebut menampakkan paradoks sosial yang menarik yaitu
di satu sisi masyarakat memandang praktik tarekat sebagai sesuatu yang berbeda
bahkan dianggap menyimpang dari pemahaman Islam yang umum sehingga
menimbulkan sikap penolakan halus dan pembentukan jarak sosial dan budaya. Di
sisi lain, masyarakat justru menunjukkan ketergantungan spiritual terhadap
Parsulukan Babul Falah dalam menghadapi berbagai persoalan hidup. Situasi
ambivalen ini menegaskan bahwa Parsulukan Babul Falah tidak sepenuhnya
ditolak maupun diterima melainkan menempati ruang simbolik di antara penolakan
dan pengakuan.

Berangkat dari hasil penelitian ini, maka dapat disimpulkan bahwa jarak
budaya tidak selalu bermakna sebagai bentuk penolakan tetapi justru menjadi
mekanisme sosial yang memungkinkan terciptanya kedekatan simbolik dan
kontekstual antara tarekat dan masyarakat. Rendahnya partisipasi masyarakat Desa
Simaninggir terhadap aktivitas tarekat di Parsulukan Babul Falah bukanlah
cerminan lemahnya religiusitas melainkan akibat dari perbedaan konstruksi makna

dan sistem nilai yang melandasi kehidupan mereka. Simbol-simbol tarekat tetap

221



dikenali, dihormati dan diakui sebagai bagian dari realitas sosial tetapi tidak
diinternalisasi secara penuh dalam praktik ke-Islam-aan sehari-hari.

Bagi masyarakat Desa Simaninggir, aktivitas ke-lslam-an harus berpadu
dengan tradisi sosial-budaya yang membumi, sederhana, dan kolektif sedangkan
ekspresi sufistik dalam tarekat dipandang lebih eksklusif dan berjarak. Oleh karena
itu, memahami aktivitas tarekat tidak cukup hanya dari dimensi spiritual tetapi juga
sebagai fenomena kultural yang berinteraksi dengan nilai-nilai lokal dan turut
membentuk dinamika ke-Islam-an masyarakat Mandailing. Melalui cara pandang
ini, rendahnya partisipasi masyarakat Desa Simaninggir dalam aktivitas Parsulukan
Babul Falah dapat dimaknai sebagai refleksi dari perbedaan konstruksi makna,
jarak budaya dan sistem nilai yang hidup di tengah masyarakat. Dengan demikian,
penelitian ini menegaskan pentingnya memahami aktivitas tarekat bukan hanya
sebagai praktik ibadah spiritual melainkan juga sebagai fenomena kultural yang
berinteraksi dengan tradisi lokal dan membentuk dinamika ke-lslam-an masyarakat
Mandailing.

7.2 Refleksi

Penelitian ini menjadi ruang pembelajaran penting bagi penulis untuk
memahami bahwa realitas sosial keagamaan tidak selalu bergerak sesuai dengan
asumsi normatif yang selama ini berkembang. Kehadiran tarekat di tengah
komunitas Muslim tidak serta-merta menghasilkan partisipasi kolektif sebagaimana
yang sering diasumsikan dalam wacana keagamaan. Pengalaman lapangan di Desa
Simaninggir justru memperlihatkan bahwa keberagamaan memiliki bentuk dan
logika yang sangat kontekstual. Refleksi ini mendorong penulis untuk lebih berhati-
hati dalam membaca hubungan antara institusi agama dan praktik keagamaan
masyarakat.

Selama proses penelitian, penulis menyadari bahwa rendahnya partisipasi
masyarakat terhadap aktivitas tarekat tidak dapat disederhanakan sebagai bentuk
penolakan atau sikap anti terhadap sufisme. Sebaliknya masyarakat Simaninggir
menunjukkan religiusitas yang kuat dalam praktik keseharian mereka namun

mengekspresikannya melalui kerangka makna yang berbeda. Perbedaan tersebut

222



tidak selalu hadir secara eksplisit melainkan bekerja melalui simbol, persepsi, dan
kebiasaan sosial yang telah lama mengakar. Melalui hal ini, penulis merefleksikan
bahwa jarak budaya sering kali bersifat tersembunyi dan tidak mudah dikenali tanpa
keterlibatan langsung di lapangan.

Pendekatan jarak budaya yang digunakan dalam penelitian ini juga
memberikan pengalaman reflektif bagi penulis dalam melihat bagaimana kedekatan
fisik tidak selalu berbanding lurus dengan kedekatan sosial. Meskipun masyarakat
dan komunitas tarekat hidup dalam ruang geografis yang sama terdapat batas
simbolik yang membentuk relasi keduanya. Batas tersebut tidak dibangun melalui
konflik terbuka melainkan melalui perbedaan cara memaknai praktik keagamaan.
Refleksi ini memperkaya pemahaman penulis bahwa harmoni sosial tidak selalu
ditandai oleh keterlibatan aktif tetapi juga oleh kemampuan masyarakat menjaga
jarak secara kultural.

Proses wawancara dan observasi lapangan juga menjadi refleksi etis
tersendiri bagi penulis. Tidak semua informan merasa nyaman menyampaikan
pandangan kritis atau pengalaman personal yang bersifat sensitif terutama ketika
menyangkut praktik keagamaan. Kesadaran akan hal ini mendorong penulis untuk
secara terbuka menyampaikan jaminan anonimitas dan kerahasiaan identitas
informan. Penulis merefleksikan bahwa rasa aman yang dibangun melalui kejujuran
etis sangat memengaruhi kualitas data yang diperoleh.

Penulis juga merefleksikan posisi diri sebagai peneliti yang berada di antara
komunitas lokal dan objek kajian. Kedekatan kultural membantu penulis
memahami bahasa, simbol dan nilai masyarakat, namun sekaligus berpotensi
melahirkan bias interpretatif. Kesadaran akan posisi ini mendorong penulis untuk
terus melakukan refleksi diri dan menguji hasil interpretasi melalui berbagai
sumber. Oleh karena itu, analisis yang dihasilkan tidak hanya merepresentasikan
sudut pandang penulis tetapi juga berupaya menangkap kompleksitas makna yang
hidup dalam masyarakat.

Penelitian ini mengajarkan bahwa makna keagamaan bukanlah sesuatu yang
statis atau tunggal. Islam sebagai sistem keyakinan yang sama dapat dipahami dan

dijalankan melalui orientasi yang berbeda tergantung pada pengalaman sosial dan

223



budaya komunitasnya. Refleksi ini memperkuat pandangan penulis bahwa
keberagaman ekspresi keislaman merupakan realitas sosial yang tidak dapat
dihindari. Upaya memahami perbedaan tersebut justru menjadi kunci dalam
membangun relasi sosial yang lebih inklusif.

Pada akhirnya, penelitian ini tidak hanya menghasilkan temuan akademik
tetapi juga membentuk sikap reflektif penulis dalam memandang praktik
keagamaan masyarakat. Penulis menyadari bahwa tugas penelitian sosial bukanlah
menentukan benar atau salahnya suatu praktik melainkan memahami logika makna
yang melandasi tindakan sosial. Keterbatasan penelitian ini tetap diakui namun
refleksi yang dihasilkan diharapkan dapat membuka ruang dialog yang lebih
sensitif antara tarekat dan komunitas lokal. Oleh Karena itu, penelitian ini menjadi
bagian dari upaya memahami keberagamaan sebagai praktik sosial yang hidup dan

terus dinegosiasikan.

7.3 Saran

Berdasarkan hasil penelitian mengenai jarak budaya dan konstruksi makna
antara Parsulukan Babul Falah dan masyarakat Desa Simaninggir, maka beberapa
saran dapat diajukan sebagai berikut:

7.3.1 Untuk Parsulukan Babul Falah

Parsulukan Babul Falah diharapkan dapat lebih terbuka dalam membangun
komunikasi dan kedekatan sosial dengan masyarakat sekitar khususnya warga Desa
Simaninggir yang selama ini masih menjaga jarak terhadap aktivitas tarekat. Upaya
ini penting untuk memecahkan persoalan rendahnya partisipasi masyarakat dalam
kegiatan ke-Islam-an di Parsulukan Babul Falah. Salah satu langkah konkret yang
dapat dilakukan adalah dengan menyelenggarakan pengajian umum pada malam
hari sehingga masyarakat yang bekerja di siang hari tetap memiliki kesempatan
untuk hadir dan berpartisipasi dalam kegiatan spiritual. Selain itu, Parsulukan
Babul Falah dapat memperkuat pendekatan sosial-kultural dengan menyelaraskan
kegiatan tarekat dengan tradisi lokal Mandailing seperti nilai-nilai dalihan na tolu,
kebersamaan dan gotong royong. Melalui cara ini, Parsulukan Babul Falah tidak

hanya berfungsi sebagai pusat spiritual yang eksklusif, tetapi juga sebagai mitra

224



kultural yang memperkuat harmoni sosial dan memperluas jangkauan dakwah

sufistik yang inklusif dan kontekstual dengan kehidupan masyarakat.

7.3.2 Untuk Masyarakat Desa Simaninggir

Masyarakat Desa Simaninggir perlu mempertahankan sikap terbuka dan
penerimaan yang telah terjalin terhadap keberadaan Parsulukan Babul Falah agar
jarak budaya yang ada tidak berkembang menjadi potensi konflik di masa
mendatang. Hubungan yang harmonis tanpa ketegangan menunjukkan adanya rasa
saling menghormati antara masyarakat Simaninggir dan pihak Parsulukan Babul
Falah. Oleh karena itu, yang perlu diperkuat bukan sekadar sikap toleransi tetapi
partisipasi sosial dan ke-Islam-an masyarakat dalam kegiatan yang melibatkan
Parsulukan Babul Falah. Perbedaan corak ke-Islam-an antara masyarakat
Simaninggir dan jamaah Parsulukan Babul Falah sebaiknya dipahami sebagai
kekayaan spiritual yang saling melengkapi bukan sebagai batas pemisah. Sikap
apresiatif terhadap simbol dan praktik sufistik di Parsulukan Babul Falah dapat
menjadi sarana untuk memperluas wawasan keagamaan masyarakat tanpa harus
meninggalkan identitas religius lokal. Dengan memperkuat relasi sosial yang telah
terbangun dan membuka ruang partisipasi yang lebih luas maka masyarakat
Simaninggir dapat berperan aktif dalam menciptakan keharmonisan sosial dan ke-
Islam-an yang saling mendukung di tingkat lokal.

7.3.3 Untuk Pemerintah Dan Lembaga Keagamaan

Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai masukan penting bagi pemerintah
daerah dan lembaga keagamaan dalam merumuskan kebijakan serta program
pembinaan keagamaan yang lebih kontekstual dan berbasis pada realitas sosial-
budaya masyarakat lokal. Pemerintah diharapkan tidak hanya berperan sebagai
pengatur tetapi juga sebagai fasilitator yang mendukung penguatan hubungan dan
kolaborasi antara Parsulukan Babul Falah dan masyarakat Desa Simaninggir.
Melalui program pembinaan yang inklusif dan partisipatif, pemerintah dapat
membantu memperkuat komunikasi lintas kelompok keagamaan, mengurangi

potensi kesalahpahaman serta menumbuhkan semangat kebersamaan dalam

225



kehidupan beragama. Selain itu, lembaga keagamaan dapat mengambil peran
strategis dalam mendukung pelestarian nilai-nilai sufistik sebagai bagian dari
warisan spiritual Islam Mandailing misalnya melalui kegiatan dakwah kultural,
pendidikan moral dan pelatihan kader keagamaan yang sensitif terhadap konteks
sosial lokal. Dengan demikian, sinergi antara pemerintah, lembaga keagamaan dan
komunitas lokal diharapkan mampu menciptakan harmoni sosial serta memperkuat

peran agama sebagai kekuatan moral dan budaya dalam pembangunan masyarakat.

226



