
 

219 

 

BAB VII 

PENUTUP 

 

7.1 Kesimpulan 

Penelitian ini berangkat dari realitas adanya perbedaan corak religiusitas yang 

cukup mencolok antara praktik ke-Islam-an masyarakat Desa Simaninggir dengan 

tradisi sufistik yang dijalankan di Parsulukan Babul Falah. Aktivitas ke-Islam-an 

masyarakat Simaninggir tidak hanya dimaknai sebagai bentuk ibadah ritual tetapi 

juga sebagai sarana memperkuat solidaritas sosial, menjaga silaturahmi serta 

menegakkan prinsip humbardo adat dohot ibadat (adat dan agama harus 

beriringan) dan dalihan na tolu yang menekankan keseimbangan antara individu, 

keluarga, dan komunitas. Dengan demikian, ke-Islam-an di Simaninggir 

merepresentasikan religiusitas yang kolektif dan kultural berbeda dengan praktik 

tarekat di Parsulukan Babul Falah yang bersifat eksklusif dan lebih menekankan 

dimensi personal-spiritual. 

Parsulukan Babul Falah dipahami masyarakat sebagai pusat spiritual dengan 

simbol-simbol khas yang membedakannya dari aktivitas ke-Islam-an desa. Simbol-

simbol utama yang dikenali masyarakat antara lain parsulukan sebagai ruang 

ibadah inti, kegiatan marsuluk atau pengasingan diri, sosok mursyid atau tuan guru, 

markulambu (penggunaan kelambu dalam suluk), pantangan inda tola mangan 

namardaro (tidak makan makanan berdarah), martahlil sajo (zikir terus-menerus), 

serta praktik mangido aek tawajuh (meminta aek tawajuh). Selain itu, atribut 

lahiriah seperti baju putih, gamis, jilbab panjang, sorban dan sarung juga menjadi 

tanda visual yang melekat pada para murid tarekat. Simbol-simbol tersebut tidak 

hanya berfungsi sebagai bagian dari ritual tetapi juga menjadi penanda identitas 

kolektif Parsulukan Babul Falah yang mudah dikenali masyarakat baik mereka 

yang terlibat langsung maupun yang hanya mengamati dari luar. 

Masyarakat Desa Simaninggir membangun konstruksi makna yang beragam 

terhadap aktivitas tarekat di Parsulukan Babul Falah. Konstruksi ini lahir dari 

proses sosial dan budaya yang kompleks di mana pengalaman hidup, nilai-nilai adat 

serta norma ke-Islam-an setempat saling berinteraksi dalam membentuk cara 



 

220 

 

pandang masyarakat terhadap praktik tarekat. Sebagian warga mengonstruksikan 

tarekat sebagai bentuk religiusitas yang luhur dan patut dihormati karena dianggap 

memperdalam hubungan spiritual dengan Tuhan. Sebagian lainnya justru 

mengonstruksikannya secara kritis bahkan menampakkan resistensi karena praktik-

praktik seperti zikir intensif, penggunaan atribut khusus dan pantangan makanan 

tertentu dianggap tidak lazim dalam budaya ke-Islam-an mereka. 

Label pamali-malimkon (terlalu alim) yang dilekatkan kepada pengikut 

tarekat mencerminkan jarak kultural yang lahir dari perbedaan cara masyarakat 

memahami kesalehan dan ekspresi ke-Islam-an. Bagi sebagian besar masyarakat 

Simaninggir, praktik suluk bahkan dikonstruksikan sebagai aktivitas berisiko bila 

dilakukan tanpa kesiapan batin dan sosial sehingga muncul anggapan bahwa suluk 

dapat membuat gila atau membentak Tuhan. Konstruksi semacam ini 

memperlihatkan bahwa masyarakat Simaninggir menafsirkan tarekat bukan semata 

dari ajaran sufistiknya tetapi melalui lensa budaya lokal yang menekankan 

keseimbangan antara religiusitas dan kehidupan sosial. Konstruksi makna 

masyarakat Simaninggir terhadap tarekat bersifat dinamis dan plural terbentuk dari 

proses negosiasi antara simbol-simbol spiritual Parsulukan Babul Falah dengan 

nilai-nilai budaya yang hidup dalam keseharian mereka. 

Konstruksi makna masyarakat Simaninggir terhadap aktivitas tarekat pada 

akhirnya melahirkan jarak budaya yang cukup signifikan. Bagi murid tarekat 

aktivitas di Parsulukan Babul Falah dimaknai sebagai jalan spiritual untuk 

mendekatkan diri kepada Allah melalui disiplin diri, pengabdian total kepada 

mursyid serta ritual sufistik yang intensif. Sebaliknya masyarakat desa lebih 

mengutamakan bentuk ke-Islam-an yang praktis, sederhana dan terintegrasi dengan 

kehidupan sosial. Ritual desa seperti wirid yasin, maramal-amalan dan khatam Al-

Qur’an tidak hanya bernilai ibadah tetapi juga berfungsi mempererat kekerabatan 

melalui silaturahmi dan makan bersama. Perbedaan orientasi inilah yang 

memperlihatkan jarak budaya dimana Parsulukan Babul Falah menekankan 

spiritualitas personal sedangkan masyarakat desa mengutamakan religiusitas 

kolektif yang berpadu dengan budaya lokal. Perbedaan konstruksi makna ini 



 

221 

 

menjelaskan mengapa partisipasi masyarakat Desa Simaninggir dalam aktivitas 

Parsulukan Babul Falah relatif rendah. 

Meskipun demikian, penelitian ini juga menemukan bahwa jarak budaya 

tersebut tidak selalu bermakna sebagai penolakan mutlak. Tradisi mangido doa 

(meminta doa ke parsulukan) menjadi bukti adanya keterhubungan spiritual antara 

masyarakat dan mursyid Parsulukan Babul Falah. Praktik ini menunjukkan bahwa 

ketika menghadapi kesulitan hidup seperti sakit, musibah atau keresahan batin, 

masyarakat tetap datang ke Parsulukan Babul Falah untuk meminta doa dan berkah. 

Tradisi ini menegaskan keyakinan masyarakat terhadap kekuatan spiritual mursyid 

dan aek tawajuh sebagai medium penyembuhan dan ketenangan batin. Dengan 

demikian, mangido doa berfungsi sebagai simbol keseimbangan antara usaha 

lahiriah dan ikhtiar batiniah sekaligus sebagai bentuk pengakuan terhadap otoritas 

spiritual mursyid. 

Temuan ini memperlihatkan adanya kesenjangan makna dan ambivalensi 

sosial dalam relasi antara Parsulukan Babul Falah dan masyarakat Desa 

Simaninggir. Fenomena tersebut menampakkan paradoks sosial yang menarik yaitu 

di satu sisi masyarakat memandang praktik tarekat sebagai sesuatu yang berbeda 

bahkan dianggap menyimpang dari pemahaman Islam yang umum sehingga 

menimbulkan sikap penolakan halus dan pembentukan jarak sosial dan budaya. Di 

sisi lain, masyarakat justru menunjukkan ketergantungan spiritual terhadap 

Parsulukan Babul Falah dalam menghadapi berbagai persoalan hidup. Situasi 

ambivalen ini menegaskan bahwa Parsulukan Babul Falah tidak sepenuhnya 

ditolak maupun diterima melainkan menempati ruang simbolik di antara penolakan 

dan pengakuan. 

Berangkat dari hasil penelitian ini, maka dapat disimpulkan bahwa jarak 

budaya tidak selalu bermakna sebagai bentuk penolakan tetapi justru menjadi 

mekanisme sosial yang memungkinkan terciptanya kedekatan simbolik dan 

kontekstual antara tarekat dan masyarakat. Rendahnya partisipasi masyarakat Desa 

Simaninggir terhadap aktivitas tarekat di Parsulukan Babul Falah bukanlah 

cerminan lemahnya religiusitas melainkan akibat dari perbedaan konstruksi makna 

dan sistem nilai yang melandasi kehidupan mereka. Simbol-simbol tarekat tetap 



 

222 

 

dikenali, dihormati dan diakui sebagai bagian dari realitas sosial tetapi tidak 

diinternalisasi secara penuh dalam praktik ke-Islam-aan sehari-hari. 

Bagi masyarakat Desa Simaninggir, aktivitas ke-Islam-an harus berpadu 

dengan tradisi sosial-budaya yang membumi, sederhana, dan kolektif sedangkan 

ekspresi sufistik dalam tarekat dipandang lebih eksklusif dan berjarak. Oleh karena 

itu, memahami aktivitas tarekat tidak cukup hanya dari dimensi spiritual tetapi juga 

sebagai fenomena kultural yang berinteraksi dengan nilai-nilai lokal dan turut 

membentuk dinamika ke-Islam-an masyarakat Mandailing. Melalui cara pandang 

ini, rendahnya partisipasi masyarakat Desa Simaninggir dalam aktivitas Parsulukan 

Babul Falah dapat dimaknai sebagai refleksi dari perbedaan konstruksi makna, 

jarak budaya dan sistem nilai yang hidup di tengah masyarakat. Dengan demikian, 

penelitian ini menegaskan pentingnya memahami aktivitas tarekat bukan hanya 

sebagai praktik ibadah spiritual melainkan juga sebagai fenomena kultural yang 

berinteraksi dengan tradisi lokal dan membentuk dinamika ke-Islam-an masyarakat 

Mandailing. 

7.2 Refleksi 

Penelitian ini menjadi ruang pembelajaran penting bagi penulis untuk 

memahami bahwa realitas sosial keagamaan tidak selalu bergerak sesuai dengan 

asumsi normatif yang selama ini berkembang. Kehadiran tarekat di tengah 

komunitas Muslim tidak serta-merta menghasilkan partisipasi kolektif sebagaimana 

yang sering diasumsikan dalam wacana keagamaan. Pengalaman lapangan di Desa 

Simaninggir justru memperlihatkan bahwa keberagamaan memiliki bentuk dan 

logika yang sangat kontekstual. Refleksi ini mendorong penulis untuk lebih berhati-

hati dalam membaca hubungan antara institusi agama dan praktik keagamaan 

masyarakat. 

Selama proses penelitian, penulis menyadari bahwa rendahnya partisipasi 

masyarakat terhadap aktivitas tarekat tidak dapat disederhanakan sebagai bentuk 

penolakan atau sikap anti terhadap sufisme. Sebaliknya masyarakat Simaninggir 

menunjukkan religiusitas yang kuat dalam praktik keseharian mereka namun 

mengekspresikannya melalui kerangka makna yang berbeda. Perbedaan tersebut 



 

223 

 

tidak selalu hadir secara eksplisit melainkan bekerja melalui simbol, persepsi, dan 

kebiasaan sosial yang telah lama mengakar. Melalui hal ini, penulis merefleksikan 

bahwa jarak budaya sering kali bersifat tersembunyi dan tidak mudah dikenali tanpa 

keterlibatan langsung di lapangan. 

Pendekatan jarak budaya yang digunakan dalam penelitian ini juga 

memberikan pengalaman reflektif bagi penulis dalam melihat bagaimana kedekatan 

fisik tidak selalu berbanding lurus dengan kedekatan sosial. Meskipun masyarakat 

dan komunitas tarekat hidup dalam ruang geografis yang sama terdapat batas 

simbolik yang membentuk relasi keduanya. Batas tersebut tidak dibangun melalui 

konflik terbuka melainkan melalui perbedaan cara memaknai praktik keagamaan. 

Refleksi ini memperkaya pemahaman penulis bahwa harmoni sosial tidak selalu 

ditandai oleh keterlibatan aktif tetapi juga oleh kemampuan masyarakat menjaga 

jarak secara kultural. 

Proses wawancara dan observasi lapangan juga menjadi refleksi etis 

tersendiri bagi penulis. Tidak semua informan merasa nyaman menyampaikan 

pandangan kritis atau pengalaman personal yang bersifat sensitif terutama ketika 

menyangkut praktik keagamaan. Kesadaran akan hal ini mendorong penulis untuk 

secara terbuka menyampaikan jaminan anonimitas dan kerahasiaan identitas 

informan. Penulis merefleksikan bahwa rasa aman yang dibangun melalui kejujuran 

etis sangat memengaruhi kualitas data yang diperoleh. 

Penulis juga merefleksikan posisi diri sebagai peneliti yang berada di antara 

komunitas lokal dan objek kajian. Kedekatan kultural membantu penulis 

memahami bahasa, simbol dan nilai masyarakat, namun sekaligus berpotensi 

melahirkan bias interpretatif. Kesadaran akan posisi ini mendorong penulis untuk 

terus melakukan refleksi diri dan menguji hasil interpretasi melalui berbagai 

sumber. Oleh karena itu, analisis yang dihasilkan tidak hanya merepresentasikan 

sudut pandang penulis tetapi juga berupaya menangkap kompleksitas makna yang 

hidup dalam masyarakat. 

Penelitian ini mengajarkan bahwa makna keagamaan bukanlah sesuatu yang 

statis atau tunggal. Islam sebagai sistem keyakinan yang sama dapat dipahami dan 

dijalankan melalui orientasi yang berbeda tergantung pada pengalaman sosial dan 



 

224 

 

budaya komunitasnya. Refleksi ini memperkuat pandangan penulis bahwa 

keberagaman ekspresi keislaman merupakan realitas sosial yang tidak dapat 

dihindari. Upaya memahami perbedaan tersebut justru menjadi kunci dalam 

membangun relasi sosial yang lebih inklusif. 

Pada akhirnya, penelitian ini tidak hanya menghasilkan temuan akademik 

tetapi juga membentuk sikap reflektif penulis dalam memandang praktik 

keagamaan masyarakat. Penulis menyadari bahwa tugas penelitian sosial bukanlah 

menentukan benar atau salahnya suatu praktik melainkan memahami logika makna 

yang melandasi tindakan sosial. Keterbatasan penelitian ini tetap diakui namun 

refleksi yang dihasilkan diharapkan dapat membuka ruang dialog yang lebih 

sensitif antara tarekat dan komunitas lokal. Oleh Karena itu, penelitian ini menjadi 

bagian dari upaya memahami keberagamaan sebagai praktik sosial yang hidup dan 

terus dinegosiasikan. 

7.3 Saran 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai jarak budaya dan konstruksi makna 

antara Parsulukan Babul Falah dan masyarakat Desa Simaninggir, maka beberapa 

saran dapat diajukan sebagai berikut: 

7.3.1 Untuk Parsulukan Babul Falah 

Parsulukan Babul Falah diharapkan dapat lebih terbuka dalam membangun 

komunikasi dan kedekatan sosial dengan masyarakat sekitar khususnya warga Desa 

Simaninggir yang selama ini masih menjaga jarak terhadap aktivitas tarekat. Upaya 

ini penting untuk memecahkan persoalan rendahnya partisipasi masyarakat dalam 

kegiatan ke-Islam-an di Parsulukan Babul Falah. Salah satu langkah konkret yang 

dapat dilakukan adalah dengan menyelenggarakan pengajian umum pada malam 

hari sehingga masyarakat yang bekerja di siang hari tetap memiliki kesempatan 

untuk hadir dan berpartisipasi dalam kegiatan spiritual. Selain itu, Parsulukan 

Babul Falah dapat memperkuat pendekatan sosial-kultural dengan menyelaraskan 

kegiatan tarekat dengan tradisi lokal Mandailing seperti nilai-nilai dalihan na tolu, 

kebersamaan dan gotong royong. Melalui cara ini, Parsulukan Babul Falah tidak 

hanya berfungsi sebagai pusat spiritual yang eksklusif, tetapi juga sebagai mitra 



 

225 

 

kultural yang memperkuat harmoni sosial dan memperluas jangkauan dakwah 

sufistik yang inklusif dan kontekstual dengan kehidupan masyarakat. 

7.3.2 Untuk Masyarakat Desa Simaninggir 

Masyarakat Desa Simaninggir perlu mempertahankan sikap terbuka dan 

penerimaan yang telah terjalin terhadap keberadaan Parsulukan Babul Falah agar 

jarak budaya yang ada tidak berkembang menjadi potensi konflik di masa 

mendatang. Hubungan yang harmonis tanpa ketegangan menunjukkan adanya rasa 

saling menghormati antara masyarakat Simaninggir dan pihak Parsulukan Babul 

Falah. Oleh karena itu, yang perlu diperkuat bukan sekadar sikap toleransi tetapi 

partisipasi sosial dan ke-Islam-an masyarakat dalam kegiatan yang melibatkan 

Parsulukan Babul Falah. Perbedaan corak ke-Islam-an antara masyarakat 

Simaninggir dan jamaah Parsulukan Babul Falah sebaiknya dipahami sebagai 

kekayaan spiritual yang saling melengkapi bukan sebagai batas pemisah. Sikap 

apresiatif terhadap simbol dan praktik sufistik di Parsulukan Babul Falah dapat 

menjadi sarana untuk memperluas wawasan keagamaan masyarakat tanpa harus 

meninggalkan identitas religius lokal. Dengan memperkuat relasi sosial yang telah 

terbangun dan membuka ruang partisipasi yang lebih luas maka masyarakat 

Simaninggir dapat berperan aktif dalam menciptakan keharmonisan sosial dan ke-

Islam-an yang saling mendukung di tingkat lokal. 

7.3.3 Untuk Pemerintah Dan Lembaga Keagamaan 

Hasil penelitian ini dapat dijadikan sebagai masukan penting bagi pemerintah 

daerah dan lembaga keagamaan dalam merumuskan kebijakan serta program 

pembinaan keagamaan yang lebih kontekstual dan berbasis pada realitas sosial-

budaya masyarakat lokal. Pemerintah diharapkan tidak hanya berperan sebagai 

pengatur tetapi juga sebagai fasilitator yang mendukung penguatan hubungan dan 

kolaborasi antara Parsulukan Babul Falah dan masyarakat Desa Simaninggir. 

Melalui program pembinaan yang inklusif dan partisipatif, pemerintah dapat 

membantu memperkuat komunikasi lintas kelompok keagamaan, mengurangi 

potensi kesalahpahaman serta menumbuhkan semangat kebersamaan dalam 



 

226 

 

kehidupan beragama. Selain itu, lembaga keagamaan dapat mengambil peran 

strategis dalam mendukung pelestarian nilai-nilai sufistik sebagai bagian dari 

warisan spiritual Islam Mandailing misalnya melalui kegiatan dakwah kultural, 

pendidikan moral dan pelatihan kader keagamaan yang sensitif terhadap konteks 

sosial lokal. Dengan demikian, sinergi antara pemerintah, lembaga keagamaan dan 

komunitas lokal diharapkan mampu menciptakan harmoni sosial serta memperkuat 

peran agama sebagai kekuatan moral dan budaya dalam pembangunan masyarakat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


