BAB |
PENDAHULUAN

1.1 Latar Belakang

Parsulukan Babul Falah yang terletak di Desa Simaninggir, Kecamatan
Siabu, Kabupaten Mandailing Natal merupakan salah satu pusat spiritual penting
yang mengamalkan Tarekat Nagsyabandiyah dan Sammaniyah. Kedua tarekat ini
memiliki ciri khas masing-masing. Tarekat Nagsyabandiyah menekankan praktik
zikir khafi (zikir dalam hati) sementara Tarekat Sammaniyah dikenal dengan zikir
jahr (zikir dengan suara lantang) (Van Bruinessen, 1992:80).

Kehadiran Parsulukan Babul Falah tidak hanya menjadi tempat
memperdalam ibadah personal, tetapi juga berperan sebagai ruang kultural yang
menanamkan nilai-nilai  kolektif seperti penghormatan terhadap mursyid,
kedisiplinan ibadah serta solidaritas sosial di antara para pengikutnya. Nilai-nilai
tersebut tumbuh subur di lingkungan Parsulukan Babul Falah sehingga
menjadikannya lebih dari sekadar tempat ibadah. Berdasarkan wawancara dengan
Syakh H. Arifin Hasibuan, parsulukan dapat dipahami sebagai ruang tarekat yaitu
ruang spiritual dan kultural tempat berlangsungnya berbagai aktivitas ke-Islam-an,
pengajaran sufistik serta interaksi sosial antarjamaah yang memperkuat keimanan
dan kebersamaan.

Masyarakat Desa Simaninggir menunjukkan bahwa konstruksi makna
terhadap ruang tarekat tidak selalu bersifat homogen. Meskipun Syekh H. Arifin
menekankan fungsi kolektif dan spiritual Parsulukan Babul Falah, sebagian
masyarakat Simaninggir justru memandang aktivitas di dalamnya sebagai praktik
keagamaan yang berbeda dari Islam yang mereka jalankan sehari-hari. Bagi jamaah
tarekat, Parsulukan Babul Falah menjadi simbol penyucian diri dan kedekatan
spiritual sedangkan bagi sebagian besar masyarakat Simaninggir, Parsulukan
Babul Falah tampak sebagai ruang yang sarat simbolisme dan memiliki jarak
budaya. Perbedaan ini memperlihatkan bahwa makna sosial atas aktivitas tarekat
dikonstruksi secara beragam, dipengaruhi oleh posisi sosial, pengalaman religius

dan tingkat kedekatan individu terhadap tradisi sufistik tersebut.



Parsulukan Babul Falah yang didirikan sejak tahun 1944, sampai sekarang
tetap bertahan sebagai pusat spiritual yang terus menjalankan berbagai kegiatan ke-
Islam-an. Beragam aktivitas yang dilaksanakan di Parsulukan Babul Falah
menunjukkan eksistensinya dalam mempertahankan ajaran tarekat secara
konsisten. Keunikan dan kekhasan aktivitas spiritual yang dijalankan
menjadikannya berbeda dari pusat-pusat tarekat lainnya di kawasan Mandailing
Natal. Salah satu kegiatan utama adalah marsuluk yang merupakan sebuah proses
spiritual dalam tarekat yang dijalani oleh seorang salik atau pengikut tarekat untuk
mendekatkan diri kepada Tuhan melalui tahapan-tahapan penyucian diri secara
batiniah yang dilakukan pada waktu-waktu tertentu. Tarekat Sammaniyah
dilaksanakan setiap tahun pada 1-7 Rajab, sementara Tarekat Nagsyabandiyah
berlangsung selama 40 hari 40 malam mulai dari 20 Syakban hingga 30 Ramadhan
serta dalam periode 10 hari 10 malam dari 1 hingga 10 Zulhijjah. Selain kegiatan
tarekat, terdapat pula pengajian umum yang diselenggarakan setiap hari Senin yang
membahas ilmu syari‘at dan ilmu hakikat yang bersumber dari kitab-kitab klasik
seperti Sirussalikin, Hidayatussalikin dan Majmu' Syarif (Hasibuan, 2024: 4-5).

Sejak didirikan oleh Syekh H. Bahauddin Abdullah Hasibuan pada tahun
1944, Parsulukan Babul Falah telah menjadi tempat bagi para pencari jalan spiritual
untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui berbagai amalan tarekat. Seiring
berjalannya waktu, jumlah murid tarekat di Parsulukan Babul Falah terus
mengalami peningkatan. Hal ini diperkuat dengan data yang diperoleh dari hasil
wawancara dengan Syeh Arifin Hasibuan selaku mursyid Parsulukan Babul Falah
Desa Simaninggir. Beliau menyampaikan bahwa pada tahun 2022 jumlah murid
tarekat tercatat sekitar 100 orang, kemudian meningkat menjadi sekitar 130 orang
pada tahun 2023. Peningkatan ini berlanjut pada tahun 2024 dengan jumlah murid
sekitar 150 orang dan pada tahun 2025 tercatat sebanyak 159 orang yang aktif
mengikuti kegiatan tarekat. Para jamaah ini tersebar di berbagai daerah seperti Kota
Padang Sidempuan, Panyabungan, Medan, Padang, Riau dan Jambi. Saat ini,
terdapat lebih dari 159 orang yang aktif mengikuti Tarekat Nagsyabandiyah dan
Sammaniyah di Parsulukan Babul Falah yang terdiri dari laki-laki dan perempuan



dengan latar belakang usia yang beragam, mulai dari generasi muda hingga lanjut
usia (Daulay, 2025:7).

Peningkatan jumlah pengikut tersebut tidak serta-merta mencerminkan
partisipasi masyarakat Desa Simaninggir secara menyeluruh. Di tengah
meningkatnya aktivitas spiritual dan minat masyarakat luar terhadap tarekat justru
muncul fenomena menarik di tingkat lokal dimana sebagian besar masyarakat Desa
Simaninggir memaknai keberadaan Parsulukan Babul Falah dengan sikap berjarak.
Bagi sebagian kecil masyarakat Simaninggir, memandang Parsulukan Babul Falah
sebagai ruang religius yang sakral yaitu tempat berlangsungnya proses penyucian
diri melalui praktik marsuluk. Bagi sebagian besar masyarakat Simaninggir lainnya
menganggap aktivitas tarekat sebagai bentuk ke-1slam-an yang berbeda dari praktik
keagamaan sehari-hari yang mereka jalani sehingga melahirkan jarak budaya antara
masyarakat lokal Simaninggir dan komunitas tarekat.

Menurut Clifford Geertz (1973:12-13) dalam buku Interpretation of Cultures,
konsep masyarakat dalah sebuah komunitas yang disatukan oleh sistem makna
simbolik dimana tindakan sosial dipahami sebagai tindakan yang sarat makna dan
hanya dapat dimengerti melalui interpretasi terhadap simbol-simbol budaya yang
mereka produksi dan wariskan. Konsep masyarakat pada tulisan ini dipahami secara
kontekstual karena istilah masyarakat Desa Simaninggir tidak merujuk pada satu
kesatuan yang homogen melainkan pada himpunan kelompok sosial yang memiliki
konstruksi makna keagamaan beragam. Berangkat dari kerangka ini, istilah
masyarakat Desa Simaninggir dalam tulisan ini tidak dimaknai sebagai kelompok
yang homogeny melainkan sebagai himpunan sosial yang memiliki ragam
konstruksi makna keagamaan. Cara setiap kelompok memaknai simbol, praktik
keagamaan dan tradisi lokal membentuk perbedaan orientasi religius di tingkat
komunitas. Oleh karena itu, masyarakat Simaninggir dipahami sebagai entitas
sosial yang majemuk dimana keragaman pengalaman budaya, interaksi sosial serta
latar historis melahirkan variasi penafsiran terhadap realitas keagamaan di
lingkungan mereka.

Sedangkan menurut pandangan klasik Emile Durkheim (1912:47)

menjelaskan bahwa masyarakat merupakan suatu realitas moral yang terbentuk



melalui kesadaran kolektif yang mengikat individu pada nilai, norma dan keyakinan
bersama. Kenyataannya kesadaran kolektif tersebut tidak selalu bersifat tunggal
karena setiap kelompok memiliki cara tersendiri untuk menafsirkan nilai serta
simbol keagamaan. Posisi sosial, pengalaman budaya dan latar historis menjadi
faktor yang membentuk keragaman cara pandang masyarakat terhadap realitas
keagamaan. Masyarakat Simaninggir yang dimaksud pada tulisan ini dipahami
sebagai entitas sosial yang terbagi ke dalam beberapa orientasi keagamaan yang
mencerminkan kompleksitas sosial dan religius di tingkat lokal.

Tiga kelompok utama mencerminkan keragaman orientasi keagamaan
masyarakat Desa Simaninggir yaitu pertama, kelompok yang berpihak pada
Parsulukan Babul Falah adalah para murid atau anggota tarekat yang berinteraksi
langsung dengan mursyid serta memperoleh pengalaman spiritual positif selama
mengikuti berbagai kegiatan di Parsulukan Babul Falah. Kedua, kelompok yang
bersikap kontra, yakni pihak yang menilai tarekat sebagai bentuk keberagamaan
yang menyimpang dari tradisi Islam yang telah mapan di Simaninggir, kelompok
ini umumnya berasal dari kalangan Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah yang
memiliki pandangan teologis dan praktik keagamaan yang lebih normatif. Ketiga,
kelompok yang bersikap netral yaitu masyarakat yang tidak terlibat langsung dalam
aktivitas tarekat namun juga tidak menolak keberadaannya karena menganggapnya
sebagai bagian dari keragaman ekspresi ke-Islam-an di lingkungan mereka. Fokus
utama tulisan ini diarahkan pada kelompok masyarakat yang bersikap pro, netral
dan kontra karena ketiganya merepresentasikan dinamika sosial yang paling jelas
menggambarkan jarak budaya antara masyarakat lokal dan komunitas tarekat.
Ketiga kelompok inilah yang dalam konteks penelitian ini disebut sebagai
masyarakat Simaninggir yakni pihak yang menjadi cerminan utama dalam
memahami konstruksi makna dan respons sosial terhadap keberadaan Parsulukan
Babul Falah.

Di balik keberlangsungan dan daya tariknya Parsulukan Babul Falah bagi
masyarakat luar, terdapat fenomena yang kontras yaitu rendahnya partisipasi
masyarakat Desa Simaninggir sendiri dalam mengikuti kegiatan tarekat di

Parsulukan Babul Falah. Berdasarkan wawancara dengan Nur Kholidah yang



merupakan salah satu pengurus di Parsulukan Babul Falah, disebutkan bahwa
jumlah peserta yang mengikuti kegiatan tarekat biasanya mencapai sekitar 162
orang. Pada acara tarekat terakhir yang diselenggarakan selama 10 hari 10 malam
di bulan Zulhijjah tahun ini, tercatat sebanyak 159 peserta berasal dari luar Desa
Simaninggir sementara hanya 3 orang peserta berasal dari Desa Simaninggir.
Rendahnya ketidakterlibatan masyarakat lokal ini mengindikasikan adanya jarak
sosial dan kultural antara aktivitas ke-Islam-an tarekat di Parsulukan Babul Falah
dengan konstruksi religiositas ke-Islam-an yang dipraktikkan masyarakat lokal
Simaninggir.

Fenomena rendahnya partisipasi masyarakat Desa Simaninggir dalam
kegiatan spiritual di Parsulukan Babul Falah menimbulkan pertanyaan Kkritis
mengenai sejauh mana praktik tarekat benar-benar menyatu dengan budaya lokal.
Masyarakat Desa Simaninggir juga dikenal sebagai komunitas religius yang
menjadikan Islam sebagai fondasi utama dalam kehidupan sosial dan budaya
sehari-hari. Seluruh penduduk desa ini memeluk agama Islam sebagaimana tercatat
dalam Monografi Desa Simaninggir tahun 2025 yang juga mencatat keberadaan
satu masjid dan satu musholla sebagai pusat kegiatan ke-Islam-an. Kedua fasilitas
ini tidak hanya digunakan untuk salat berjamaah tetapi juga menjadi ruang penting
bagi berbagai aktivitas sosial dan ke-Islam-an lainnya.

Berdasarkan hasil observasi awal, ditemukan adanya perbedaan yang
mencolok dalam praktik ke-Islam-an antara masyarakat Desa Simaninggir dengan
komunitas religius di Parsulukan Babul Falah. Ketika ada warga yang meninggal
dunia, masyarakat Simaninggir yang bergabung dengan Nahdlatul Ulama (NU)
secara umum menjalankan tradisi maramal-amalan yaitu doa bersama yang
dilakukan selama tiga malam berturut-turut setelah wafatnya seseorang. Doa ini
dilaksanakan secara bergilir dimulai oleh kelompok nauli bulung (para pemudi)
pada malam hari setelah Sholat Magrib di kediaman almarhum, kemudian
dilanjutkan oleh kelompok bapak-bapak selama tiga malam berturut-turut. Pada
malam keempat keluarga almarhum biasanya mengadakan tradisi mamio mangan
atau memanggil masyarakat untuk makan bersama sebagai bentuk sedekah dan

ungkapan terima kasih kepada masyarakat. Tradisi ini tidak hanya menjadi ekspresi



spiritual tetapi juga bagian dari nilai kebersamaan dan penghormatan terhadap
almarhum. Berbeda halnya dengan kelompok Muhammadiyah di Desa
Simaninggir, mereka cenderung tidak mengikuti praktik maramal-amalan karena
dianggap tidak memiliki dasar yang kuat dalam Al-Qur’an dan hadis.

Sebaliknya, komunitas tarekat di Parsulukan Babul Falah memiliki cara
tersendiri dalam menghormati orang yang wafat khususnya jika yang meninggal
adalah salah satu murid tarekat. Pada hari wafat, para murid akan datang secara
kolektif ke rumah duka sebagai bentuk takziyah dan pada hari Senin berikutnya
setelah pelaksanaan salat Ashar dan pengajian rutin mingguan di Parsulukan Babul
Falah, para murid akan bersama-sama melaksanakan salat fadiah berjamaah
sebagai bentuk penghormatan spiritual kepada almarhum. Perbedaan ini
menunjukkan adanya keragaman dalam praktik ke-Islam-an yang dipengaruhi oleh
ikatan ke-Islam-an serta tradisi komunitas masing-masing.

Perbedaan aktivitas ke-Islam-an antara Parsulukan Babul Falah dan
masyarakat Desa Simaninggir juga tampak jelas pada hari Jumat. Di Parsulukan
Babul Falah seusai pelaksanaan salat Jumat, diadakan ritual pembuatan aek
tawajjuh yaitu air yang telah dibacakan doa-doa khusus dan diyakini memiliki
berbagai khasiat bagi siapa saja yang meminumnya. Proses ini dipimpin langsung
oleh Syekh H. Arifin Hasibuan selaku guru mursyid yang membimbing para jamaah
untuk melantunkan zikir serta ayat-ayat suci Al-Qur’an secara berjamaah. Kegiatan
ini dihadiri oleh anggota tarekat baik laki-laki maupun perempuan dan menjadi
salah satu bentuk spiritualitas kolektif yang kental dengan nilai-nilai sufistik.

Sementara itu, masyarakat Desa Simaninggir menunjukkan variasi praktik
ke-Islam-an yang berbeda. Kaum ibu-ibu yang tergabung dalam Nahdlatul Ulama
(NU) secara rutin mengadakan pengajian wirid yasin setiap Jumat sore. Kegiatan
ini berlangsung dalam suasana kekeluargaan dan bertujuan untuk mempererat
silaturahmi sekaligus memperdalam pemahaman ke-IsIm-an secara tradisional.
Pelaksanaan wirid Yasin dilakukan secara bergiliran di rumah-rumah anggota NU.
Setelah pengajian selesai biasanya diadakan acara makan bersama yang telah
disiapkan oleh tuan rumah yang mendapatkan giliran pada hari tersebut. Di sisi lain,



warga Muhammadiyah di Desa Simaninggir tidak mengadakan kegiatan ke-Islam-
an khusus setelah salat Jumat.

Perbedaan mendasar antara Parsulukan Babul Falah dengan komunitas
Nahdlatul Ulama (NU) maupun Muhammadiyah tampak jelas dalam pendekatan
terhadap pembinaan Ke-Islam-an. Tarekat yang dijalankan di Parsulukan Babul
Falah menempatkan aspek pembinaan ruhani sebagai inti dari praktik ke-lslam-an.
Seorang murid tidak hanya belajar secara teoritis tetapi dibimbing secara langsung
oleh seorang guru spiritual atau mursyid dalam proses transformasi batin. Relasi
antara murid dan mursyid bersifat personal, berkesinambungan dan mendalam
mencakup latihan-latihan ruhani seperti riyadah, dzikir hingga khalwat sebagai
bagian dari perjalanan spiritual menuju kesadaran llahiah. Model pembinaan ini
berbeda dengan yang dijalankan oleh komunitas NU dan Muhammadiyah di Desa
Simaninggir yang lebih menekankan pada kegiatan pengajian umum, ceramah
agama dan kajian kitab yang bersifat terbuka untuk masyarakat luas namun tidak
menyediakan pembimbing ruhani yang tetap dan intensif seperti dalam tarekat.
Biasanya pengajian di NU dan Muhammadiyah hanya menghadirkan ustadz dari
luar daerah secara berkala tanpa ada keterikatan pembinaan spiritual jangka
panjang.

Praktik ke-lslam-an seperti salat berjamaah di masjid maupun musholla
merupakan bagian dari rutinitas harian masyarakat Desa Simaninggir. Pola ibadah
kolektif tampak kuat dalam kehidupan sehari-hari terutama dalam pelaksanaan salat
Jumat dan salat Idul Fitri yang sebagian besar dilaksanakan secara berjamaah di
masjid. Fenomena ini menunjukkan kecenderungan masyarakat terhadap bentuk
ke-Islam-an yang menekankan dimensi kebersamaan sosial yang terbuka, tidak
tertutup dan dapat diikuti siapa pun dalam komunitas. Karakteristik semacam ini
sering diasosiasikan dengan tradisi Nahdlatul Ulama (NU) dalam konteks Islam
Indonesia yang menonjolkan nilai-nilai sosial, keterbukaan budaya lokal dan ritual
kolektif sebagai bagian integral dari kehidupan beragama (Dhofier, 1994: 18-20).

Meskipun masyarakat tidak secara eksplisit menyebut diri mereka bagian dari
organisasi tertentu, identitas ke-Islam-an masyarakat (seperti yang ditunjukkan di

Desa Simaninggir) tampak dalam praktik ke-lslam-an seperti wirid, tahlilan,



yasinan dan peringatan hari besar Islam yang dilaksanakan secara berjamaah dan
terbuka untuk seluruh lapisan masyarakat (Bruinessen, 1995: 165-167). Semua
praktik ini tidak hanya memperkuat ukhuwah islamiyah tetapi juga berfungsi
sebagai sarana pelestarian budaya religius lokal yang diwariskan lintas generasi.
Pendekatan NU yang lentur terhadap tradisi membuat bentuk-bentuk ibadah ini
diterima luas dan hidup di ruang publik komunitas pedesaan.

Sebaliknya tarekat di Parsulukan Babul Falah menampilkan karakteristik ke-
Islam-an yang berbeda secara mendasar. Praktiknya berorientasi pada pendekatan
spiritual sufistik yang bersifat elitis, individual dan eksklusif dengan fokus pada
penyucian batin melalui metode seperti tawajjuh, dzikir jama’i dengan metode
tertentu serta khalwat (pengasingan diri). Aktivitas tersebut hanya dapat diikuti oleh
murid-murid yang telah menjalani baiat di bawah bimbingan seorang mursyid dan
tidak bersifat terbuka bagi masyarakat luas. Tujuan utamanya adalah pencapaian
kesadaran ruhani dan hubungan batiniah dengan Tuhan, bukan partisipasi sosial
dalam komunitas. Dengan demikian perbedaan mendasarnya terletak pada sifat,
tujuan dan metode pengamalan ke-lslam-an dimana NU bersifat populis, terbuka
dan berbasis tradisi masyarakat serta fikih mazhab Syafi’i yang mudah diakses
sedangkan Parsulukan Babul Falah beroperasi dalam kerangka sufistik yang
tertutup, menekankan disiplin spiritual personal dan terikat dalam struktur hierarkis
guru-murid. Meskipun keduanya sama-sama mengandung unsur berjamaah, namun
komunalitas NU bersifat sosial dan inklusif sementara komunalitas tarekat bersifat
eksklusif dan spiritual-ritualistik. Berbeda juga dengan Muhammadiyah lebih
menekankan pada pemurnian ajaran Islam dan seringkali mendorong
penyederhanaan ritual-ritual ke-Islam-an yang dianggap tidak bersumber langsung
dari Al-Qur'an dan hadis (Mulkhan, 2000: 42—43).

Hal ini juga didukung oleh Kepala Desa Simaninggir, Muksin Azis dalam
wawancara awal yang menyebutkan bahwa terdapat dua kelompok ke-Islam-an di
Desa Simaninggir vyaitu Nahdlatul Ulama (NU) sebagai mayoritas dan
Muhammadiyah sebagai minoritas. Dominasi NU dalam praktik sosial keagamaan
dapat dilihat dari kegiatan keagamaan seperti wirid yasin rutin oleh kelompok ibu-

ibu setiap Jumat sore serta wirid yasin oleh naposo nauli bulung (pemuda-pemudi



desa) setiap malam Jumat. Aktivitas ini bukan hanya mencerminkan semangat
religius masyarakat tetapi juga menguatkan citra Desa Simaninggir sebagai
komunitas yang menjalankan Islam secara aktif, komunal dan kolektif (Daulay,
2025: 60-61).

Sedikit kontras dengan keterlibatan masyarakat Simaninnggir dalam aktivitas
tarekat yang dilakukan di Parsulukan Babul Falah yang hanya segelintir warga
yang terlibat dalam kegiatan religius di lembaga tarekat tersebut. Ini mencerminkan
adanya ketidaksesuaian antara bentuk spiritualitas yang ditawarkan tarekat dengan
nilai-nilai ke-Islam-an yang diyakini dan dipraktikkan secara kolektif oleh
masyarakat setempat. Rendahnya keterlibatan masyarakat Simaninggir dalam
kegiatan tarekat di Parsulukan Babul Falah ini merefleksikan adanya perbedaan
persepsi terhadap bentuk spiritualitas yang dianggap ideal dan sesuai dengan norma
sosial yang mereka yakini. Fenomena ini bukan semata-mata merupakan bentuk
penolakan melainkan ekspresi dari konstruksi sosial yang telah terbentuk lama
dalam kehidupan ke-lIslam-an masyarakat Desa Simaninggir. Orientasi ke-Islam-an
yang berpijak pada tradisi Nahdlatul Ulama (NU) dan penekanan pada pola ibadah
kolektif membuat sebagian besar warga merasa bahwa bentuk-bentuk ke-Islam-an
yang telah mereka praktikkan selama ini sudah mencukupi kebutuhan spiritual
mereka.

Minimnya keterlibatan masyarakat lokal dalam berbagai kegiatan di
Parsulukan Babul Falah ini mengindikasikan bahwa penerimaan terhadap praktik
tarekat tidak bersifat menyeluruh. Hal ini dapat dimaknai adanya batas simbolik
antara tradisi tarekat yang berkembang di Parsulukan Babul Falah dengan
pandangan keagamaan atau budaya lokal Desa Simaninggir yang berbeda orientasi
ke-1slam-annya. Meskipun Parsulukan Babul Falah telah menjadi pusat spiritual
yang penting di Desa Simaninggir bahkan di Mandailing Natal, tetapi perlu
dicermati secara kritis sejaun mana tarekat ini benar-benar menyatu dengan
identitas budaya masyarakat Desa Simaninggir secara keseluruhan.

Beberapa faktor penyebab rendahnya partisipasi masyarakat lokal dalam
mengikuti tarekat di Parsulukan Babul Falah salah satunya diduga karena adanya

persepsi negatif terhadap praktik spiritual yang dianggap terlalu ekstrem atau tidak



lazim dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini bisa dilihat dari hasil penelitian
Nurkhotimah (2014: 88) yang mengungkapkan bahwa salah satu hambatan utama
keterlibatan masyarakat dalam tarekat adalah kekhawatiran terhadap dampak
psikologis dari pengalaman spiritual yang mendalam. Kekhawatiran ini muncul dari
anggapan bahwa praktik suluk atau zikir intensif dapat menyebabkan perubahan
mental yang drastis bahkan dalam beberapa kasus disalah pahami sebagai gangguan
kejiwaan.

Dugaan lainnya karena faktor waktu, seperti diungkapkan dari hasil
wawancara dengan salah satu penduduk Desa Simaninggir, lilah (63), yang
mengatakan bahwa kesibukan bekerja di ladang menjadi hambatan utama bagi
masyarakat Desa Simaninggir tidak mengikuti tarekat di Parsulukan Babul Falah.
Banyak masyarakat desa yang harus bekerja keras di ladang untuk memenubhi
kebutuhan hidup sehari-hari sehingga mereka merasa tidak memiliki cukup waktu
dan energi untuk mengikuti kegiatan tarekat yang memerlukan dedikasi tinggi.
Umak Kobol memahami bahwa praktik tarekat sering kali memerlukan waktu
khusus untuk berkhalwat atau suluk yang bagi sebagian masyarakat dapat
mengganggu aktivitas ekonomi mereka.

Muncul juga anggapan bahwa tarekat membutuhkan komitmen yang sangat
tinggi baik dalam aspek waktu, tenaga maupun kesiapan mental (Harsono, 2023:12-
13). Sebagian masyarakat Desa Simaninggir merasa tidak mampu menjalankan
disiplin ibadah yang ketat seperti shalat malam, puasa sunah dan zikir yang
mendalam. Di sisi lain minimnya pemahaman mengenai ajaran tarekat juga
memperkuat asumsi bahwa tarekat hanya cocok bagi mereka yang sudah mencapai
kematangan spiritual tertentu (Shifa, 2023:4-5). Akibatnya praktik tarekat
dipersepsikan sebagai sesuatu yang eksklusif, sulit diakses dan tidak cocok dengan
kondisi ke-Islam-an masyarakat Simaninggir. Pemahaman yang kurang mengenai
praktik tarekat serta anggapan bahwa tarekat hanya diperuntukkan bagi mereka
yang sudah matang secara spiritual diduga turut memperkuat keengganan
masyarakat Simaninggir untuk bergabung dengan Parsulukan Babul Falah.

Ini menunjukkan bahwa Parsulukan Babul Falah tidak hanya menjadi pusat

spiritual tetapi juga simbol ketimpangan kultural dalam memahami Islam di ruang

10



lokal. Ajaran sufistik yang dianut oleh parsulukan ini menekankan pada
pengalaman spiritual yang bersifat batiniah dan personal dengan titik tekan pada
penyucian diri melalui praktik-praktik seperti suluk, zikir dan khalwat. Bentuk
ritual ini dilakukan secara intensif dalam suasana yang cenderung privat sehingga
menjadikan pengalaman ke-Islam-an ebih bersifat introspektif dan individual
(Rahmawati, 2023: 19-20). Model ke-lslam-an seperti ini membentuk relasi
langsung antara individu dengan Tuhan tanpa selalu mengandalkan kerangka sosial
atau komunal sebagai wadah utama ekspresi religious (Mulyati, 2004:9). Ekspresi
ke-Islam-an yang bersifat personal dan eksklusif dari tarekat inilah yang kemudian
dihadapkan dengan kebutuhan akan kerangka sosial yang lebih luas dalam
masyarakat Simaninggir.

Hal ini disebabkan karena masyarakat Desa Simaninggir menganut bentuk
ke-Islam-an yang cenderung formal dan komunal. Praktik ke-Islam-an mereka
berakar kuat pada struktur yang ba ku dan dijalankan dalam ruang sosial bersama
seperti salat berjamaah, wirid rutin, pengajian serta perayaan hari-hari besar Islam
secara kolektif. Ekspresi ke-Islam-an ini tidak hanya bernilai ibadah, tetapi juga
menjadi wahana mempererat kohesi sosial. Orientasi ke-Islam-an yang demikian
umumnya sejalan dengan pendekatan keagamaan yang dikembangkan oleh
Nahdlatul Ulama (NU) yang menekankan pentingnya ke-Islam-an yang terstruktur,
moderat serta adaptif terhadap budaya lokal (Dhofier, 1980:135). Sementara itu,
Parsulukan Babul Falah mewakili bentuk ke-Islam-an sufistik yang berfokus pada
transformasi spiritual individual melalui amalan-amalan khusus seperti tawajjuh,
dzikir tertentu dan khalwat yang hanya dapat diikuti oleh mereka yang telah melalui
proses baiat kepada seorang mursyid. Aktivitas ini bersifat eksklusif, lebih
bersandar pada disiplin ruhani dan relasi batiniah serta tidak terbuka secara luas
kepada publik.

Perbedaan orientasi ke-Islam-an antara Parsulukan Babul Falah dan
masyarakat Desa Simaninggir mencerminkan adanya jarak budaya yang belum
terjembatani secara utuh. Koentjaraningrat (2009:180) dalam hal ini menegaskan
bahwa kebudayaan adalah sistem nilai yang diterima secara luas dan menjadi

pedoman hidup bersama. Ketika suatu praktik keagamaan seperti yang dijalankan

11



di Parsulukan Babul Falah tidak memperoleh penerimaan sosial yang kuat maka
hal itu mencerminkan bahwa praktik tersebut belum sepenuhnya menjadi bagian
dari sistem budaya masyarakat setempat.

Jarak kultural ini tidak muncul dari perbedaan teologis yang bersifat
mendasar melainkan lebih pada perbedaan konseptual dalam memahami bagaimana
Islam seharusnya dijalankan dalam kehidupan sehari-hari. Bagi masyarakat Desa
Simaninggir, bentuk ke-Islam-an yang ideal adalah yang bisa diamati secara sosial,
dilaksanakan bersama dan menegaskan identitas kolektif komunitas. Praktik tarekat
seperti suluk dan zikir yang dijalankan secara intensif kerap menimbulkan
kesalahpahaman di kalangan masyarakat umum Desa Simaninggir. Hal ini
disebabkan oleh sifat praktiknya yang tertutup dan tidak banyak dijelaskan secara
terbuka sehingga dianggap berbeda dari bentuk ibadah yang biasa mereka kenal.
Karena bersifat batiniah dan dilakukan dalam suasana yang cenderung privat
sebagian masyarakat Desa Simaninggir menganggapnya tidak lazim atau bahkan
menyimpang dari ajaran Islam yang mereka pahami.

Sebagaimana yang dikemukakan oleh Martin van Bruinessen (1992:87),
bahwa salah satu hambatan dalam penyebaran tarekat di Indonesia adalah
munculnya persepsi negatif dari masyarakat terhadap praktik-praktik spiritual yang
dianggap ekstrem bahkan berpotensi menimbulkan gangguan psikologis. Persepsi
semacam ini diperkuat oleh kurangnya pemahaman masyarakat terhadap makna
mendalam dari praktik tarekat yang sering kali dikaitkan dengan hal-hal yang
irasional atau mistik. Konteks ini memperlihatkan adanya keterbatasan penerimaan
sosial terhadap ajaran tarekat di Desa Simaninggir yang mencerminkan perbedaan
pandangan, nilai dan praktik ke-Islam-an yang belum berhasil dijembatani secara
efektif sehingga menciptakan jarak sosial dan kultural antara masyarakat Desa
Simaninggir dengan Parsulukan Babul Falah.

Namun demikian, rendahnya tingkat partisipasi masyarakat Desa
Simaninggir terhadap kegiatan spiritual yang diselenggarakan di Parsulukan Babul
Falah juga tidak dapat langsung dimaknai sebagai bentuk penolakan terhadap
tarekat secara ideologis. Fenomena ini lebih tepat dipahami sebagai hasil dari

konstruksi sosial yang membentuk cara pandang masyarakat terhadap praktik

12



keagamaan yang ditawarkan oleh lembaga spiritual tersebut. Alih-alih menolak
tarekat sebagai ajaran, masyarakat Desa Simaninggir tampaknya memiliki
preferensi tersendiri terhadap bentuk ekspresi religius yang dianggap lebih sesuai
dengan nilai-nilai budaya dan ritme kehidupan mereka sehari-hari.

Asumsi awal dalam penelitian ini adalah Parsulukan Babul Falah belum
sepenuhnya berhasil membangun identitasnya di tengah masyarakat tempat ia
berada. Keterasingan sosial dan budaya yang dirasakan masyarakat terhadap tarekat
merupakan bagian dari dinamika sosial yang kompleks. Oleh karena itu, penting
untuk menelusuri aspek kultural apa yang melandasi jarak budaya antara tarekat
Babul Falah dengan masyarakat Simaninggir tersebut. Pemahaman ini akan
menjadi landasan untuk membongkar hambatan-hambatan sosial kultural yang
menyebabkan jarak antara tarekat sebagai institusi spiritual dengan masyarakat
Simaninggir tempat taraket tersebut dilaksanakan.

Pentingnya penelitian ini terletak pada upaya memahami bagaimana
masyarakat Desa Simaninggir memaknai keberadaan kelompok agama lain
khususnya Parsulukan Babul Falah. Walaupun sama-sama beragama Islam dalam
pandangan masyarakat setempat tarekat ini kerap dianggap berbeda sehingga
diposisikan sebagai agama lain. Memahami konstruksi makna semacam ini menjadi
sangat penting sebab dengan mengetahui cara pandang masyarakat kita dapat
mengungkap alasan munculnya jarak, prasangka maupun penolakan terhadap
kelompok tersebut. Pemahaman semacam ini berpotensi mengurangi konflik dan
kesalahpahaman yang mungkin timbul mengingat dalam sejarah umat Islam sendiri
tidak jarang terjadi perpecahan yang bahkan berujung pada pertumpahan darah
padahal Islam sejatinya menekankan nilai kemanusiaan dan toleransi. Dengan
demikian, penelitian ini diharapkan mampu membuka kesadaran bahwa perbedaan
pemaknaan dalam Islam merupakan hasil konstruksi sosial-budaya, artinya
kelompok yang tidak sekonstruksi dengan masyarakat Simaninggir akan dipandang
sebagai orang lain. Hal ini menjelaskan mengapa meskipun Parsulukan Babul
Falah juga bagian dari Islam, ia tetap dianggap sebagai pihak luar oleh masyarakat
setempat dan justru di sinilah letak pentingnya penelitian ini untuk dikaji.

13



Ini mengasumsikan bahwa manusia memaknai dunia di sekitarnya melalui
proses sosial dan kultural yang berlangsung secara terus-menerus. Melalui proses
ini, individu membentuk identitas diri, memahami nilai-nilai yang dianut oleh
lingkungannya serta mengembangkan pola interaksi dengan kelompok sosial
tempat ia berada. Pemaknaan terhadap realitas termasuk praktik keagamaan tidak
berlangsung secara netral melainkan dipengaruhi oleh konstruksi sosial yang
terbentuk dari pengalaman kolektif, sistem nilai budaya serta relasi kuasa dalam
masyarakat. Aktivitas ke-Islam-an tidak hanya dipahami sebagai bentuk ibadah
ritual tetapi juga sebagai bagian dari identitas sosial dan cara individu maupun
kelompok memosisikan diri dalam struktur sosialnya. Oleh karena itu, penting
untuk mengetahui bagaimana masyarakat Desa Simaninggir memaknai aktivitas
tarekat yang dijalankan di Parsulukan Babul Falah dan juga bagaimana konstruksi
makna yang dibangun masyarakat Desa Simaninggir tersebut berimplikasi pada
penerimaan mereka terhadap keberadaan Parsulukan Babul Falah di tengah
lingkungan sosial mereka.

Secara antropologis, tesis ini bertujuan menyingkap jarak budaya sebagai
wujud perbedaan konstruksi makna antara dua sistem kebudayaan yang sama-sama
berakar pada Islam tetapi berbeda dalam simbol, ekspresi dan praksis sosialnya.
Tarikan antropologinya terletak pada bagaimana kebudayaan lokal Mandailing
membentuk batas-batas sosial serta makna religius yang menentukan siapa yang
dianggap sejalan dan siapa yang dianggap lain. Rendahnya partisipasi masyarakat
Simaninggir terhadap kegiatan Parsulukan Babul Falah mencerminkan bagaimana
budaya lokal mengonstruksi bentuk religiusitasnya sendiri yakni Islam yang
membumi, menyatu dengan adat dan selaras dengan prinsip dalihan na tolu. Tulisan
ini tidak semata-mata membahas partisipasi keagamaan, tetapi juga menyingkap
dinamika kebudayaan yang bekerja di balik hubungan antara sistem makna lokal
dan praktik tarekat sebagai representasi Islam sufistik yang membawa simbol-
simbol baru ke ruang sosial masyarakat Mandailing.

Kebaharuan (novelty) penelitian ini terletak pada temuan mengenai adanya
kesenjangan dan konstruksi makna yang berbeda antara Parsulukan Babul Falah

dan masyarakat Desa Simaninggir. Fenomena ini memperlihatkan paradoks sosial

14



yang menarik yakni di satu sisi masyarakat menilai praktik tarekat sebagai sesuatu
yang berbeda bahkan dianggap menyimpang dari pemahaman Islam yang umum
sehingga memunculkan sikap penolakan halus dan pembentukan jarak sosial. Di
sisi lain, masyarakat Simaninggir justru menunjukkan ketergantungan spiritual
terhadap Parsulukan Babul Falah ketika menghadapi berbagai persoalan hidup
seperti saat sakit, tertimpa musibah atau mencari ketenangan batin mereka tetap
datang untuk meminta doa dan berkah kepada mursyid. Situasi ambivalen ini
menunjukkan bahwa Parsulukan Babul Falah tidak sepenuhnya ditolak maupun
diterima melainkan menempati ruang simbolik antara penolakan dan pengakuan.
Di titik inilah letak kebaruan penelitian ini yaitu mengungkap bahwa jarak budaya
tidak selalu bermakna sebagai penolakan mutlak melainkan berfungsi sebagai
mekanisme sosial yang membentuk kedekatan simbolik dan kontekstual.
Parsulukan Babul Falah menjadi representasi dialektika antara resistensi dan
kebutuhan spiritual masyarakat Simaninggir yang ianggap asing dalam tafsir ke-
Islam-an yang umum namun tetap diakui sebagai sumber harapan, penyembuhan

dan kekuatan religius dalam kehidupan sosial masyarakat Simaninggir.

1.2 Rumusan Masalah

Parsulukan Babul Falah Desa Simaninggir merupakan pusat aktivitas
spiritual yang menjalankan Tarekat Nagsyabandiyah dan Sammaniyah dengan
berbagai ritual seperti suluk dan zikir yang dilakukan secara intensif. Keberadaan
parsulukan ini telah menarik perhatian banyak jamaah dari luar wilayah dengan
jumlah murid yang terus meningkat setiap tahun. Namun, di balik keberhasilan ini
terdapat fenomena yang kontras yaitu rendahnya partisipasi masyarakat lokal Desa
Simaninggir sendiri dalam mengikuti aktivitas keagamaan tersebut. Padahal
masyarakat desa ini dikenal sebagai komunitas religius dengan praktik ke-Islam-an
yang kuat secara kolektif seperti pengajian rutin, wirid dan ibadah berjamaah yang
mencerminkan orientasi ke-Islam-an komunal khas Nahdlatul Ulama.

Rendahnya keterlibatan masyarakat lokal dalam kegiatan tarekat ini
menunjukkan bahwa terdapat perbedaan pemaknaan terhadap bentuk ekspresi ke-

Islam-an yang ditawarkan oleh Parsulukan Babul Falah. Bagi sebagian warga,

15



praktik tarekat seperti suluk dan khalwat dianggap berat, tidak lazim bahkan
berisiko secara psikologis. Selain itu, keterbatasan waktu akibat aktivitas ekonomi
dan minimnya pemahaman terhadap ajaran tarekat memperkuat kesan bahwa
praktik ini bersifat eksklusif dan tidak sesuai dengan kebutuhan spiritual
masyarakat awam. Berbagai persepsi ini mencerminkan adanya konstruksi makna
sosial yang membentuk sikap dan orientasi keberagamaan masyarakat Desa
Simaninggir.

Dengan demikian, rendahnya partisipasi masyarakat bukan semata-mata
disebabkan oleh ketidaktahuan atau penolakan ideologis terhadap tarekat tetapi
lebih sebagai refleksi dari jarak budaya yang belum terjembatani antara bentuk ke-
Islam-an sufistik yang cenderung individualistik dengan cara beragama masyarakat
yang lebih menekankan keterlibatan kolektif, ikatan sosial dan struktur adat yang
mengatur praktik ke-lslam-an secara bersama-sama.Oleh sebab itu, penting untuk
mengkaji bagaimana masyarakat Desa Simaninggir memaknai aktivitas tarekat dan
bagaimana makna tersebut berkontribusi terhadap sikap serta tingkat keterlibatan
mereka dalam kegiatan Parsulukan Babul Falah. Berdasarkan uraian tersebut, maka
penulis merumuskannya dalam beberapa pertanyaaan penelitian sebagaimana
berikut:

1.2.1 Bagaimana masyarakat Desa Simaninggir memaknai aktivitas tarekat yang
dijalankan di Parsulukan Babul Falah?

1.2.2 sejauhmana konstruksi makna yang dibangun masyarakat Desa Simaninggir
tersebut berimplikasi pada penerimaan mereka terhadap keberadaan

Parsulukan Babul Falah di tengah lingkungan sosial mereka?

1.3 Tujuan Penelitian

1.3.1 Untuk mendeskripsikan pemaknaan masyarakat Desa Simaninggir terhadap
aktivitas tarekat di Parsulukan Babul Falah

1.3.2 Untuk menganalisis jarak budaya mempengaruhi konstruksi makna
masyarakat Desa Simaninggir terhadap tingkat partisipasi mereka dalam

aktivitas tarekat di Parsulukan Babul Falah

16



1.4 Manfaat Penelitian

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang bermakna

baik secara akademis maupun praktis dalam rangka memahami fenomena sosial ke-

Islam-an di masyarakat Desa Simaninggir terkait rendahnya partisipasi dalam

kegiatan tarekat di Parsulukan Babul Falah.

141

1.4.2

Secara akademis, hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya
khazanah keilmuan dalam bidang antropologi khususnya dalam memahami
interaksi antara sistem keyakinan tarekat dengan struktur sosial masyarakat
di tingkat lokal. Temuan dari studi ini diharapkan mampu memperluas
cakrawala pemikiran terkait dinamika penerimaan masyarakat terhadap
praktik ke-Islam-an non-mainstream serta memberikan kontribusi terhadap
literatur ilmiah yang membahas fenomena spiritualitas dalam konteks
budaya lokal. Penelitian ini juga diharapkan dapat menjadi referensi penting
bagi akademisi, peneliti dan mahasiswa yang tertarik mendalami isu-isu
keagamaan, budaya dan konstruksi sosial masyarakat muslim tradisional.

Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
nyata bagi berbagai pihak dalam memecahkan persoalan sosial-keagamaan
yang muncul antara Parsulukan Babul Falah dan masyarakat Desa
Simaninggir. Bagi Parsulukan Babul Falah, hasil penelitian ini dapat
menjadi dasar dalam merancang strategi dakwah dan kegiatan spiritual yang
lebih inklusif dan adaptif terhadap kondisi sosial masyarakat. Bagi
masyarakat Desa Simaninggir, penelitian ini diharapkan mendorong
tumbuhnya sikap toleransi beragama dan keterbukaan terhadap praktik ke-
Islam-an di Parsulukan Babul Falah. Bagi pemerintah daerah dan lembaga
keagamaan, hasil penelitian ini dapat dijadikan masukan dalam menyusun
kebijakan dan program pembinaan keagamaan yang lebih kontekstual
dengan memperhatikan dinamika sosial dan budaya masyarakat lokal agar
tercipta keharmonisan sosial serta pelestarian nilai-nilai sufistik sebagai

bagian dari warisan spiritual Islam Mandailing.

17



