
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

1.1 Latar Belakang 

Parsulukan Babul Falah yang terletak di Desa Simaninggir, Kecamatan 

Siabu, Kabupaten Mandailing Natal merupakan salah satu pusat spiritual penting 

yang mengamalkan Tarekat Naqsyabandiyah dan Sammaniyah. Kedua tarekat ini 

memiliki ciri khas masing-masing. Tarekat Naqsyabandiyah menekankan praktik 

zikir khafi (zikir dalam hati) sementara Tarekat Sammaniyah dikenal dengan zikir 

jahr (zikir dengan suara lantang) (Van Bruinessen, 1992:80).  

Kehadiran Parsulukan Babul Falah tidak hanya menjadi tempat 

memperdalam ibadah personal, tetapi juga berperan sebagai ruang kultural yang 

menanamkan nilai-nilai kolektif seperti penghormatan terhadap mursyid, 

kedisiplinan ibadah serta solidaritas sosial di antara para pengikutnya. Nilai-nilai 

tersebut tumbuh subur di lingkungan Parsulukan Babul Falah sehingga 

menjadikannya lebih dari sekadar tempat ibadah. Berdasarkan wawancara dengan 

Syakh H. Arifin Hasibuan, parsulukan dapat dipahami sebagai ruang tarekat yaitu 

ruang spiritual dan kultural tempat berlangsungnya berbagai aktivitas ke-Islam-an, 

pengajaran sufistik serta interaksi sosial antarjamaah yang memperkuat keimanan 

dan kebersamaan. 

Masyarakat Desa Simaninggir menunjukkan bahwa konstruksi makna 

terhadap ruang tarekat tidak selalu bersifat homogen. Meskipun Syekh H. Arifin 

menekankan fungsi kolektif dan spiritual Parsulukan Babul Falah, sebagian 

masyarakat Simaninggir justru memandang aktivitas di dalamnya sebagai praktik 

keagamaan yang berbeda dari Islam yang mereka jalankan sehari-hari. Bagi jamaah 

tarekat, Parsulukan Babul Falah menjadi simbol penyucian diri dan kedekatan 

spiritual sedangkan bagi sebagian besar masyarakat Simaninggir, Parsulukan 

Babul Falah tampak sebagai ruang yang sarat simbolisme dan memiliki jarak 

budaya. Perbedaan ini memperlihatkan bahwa makna sosial atas aktivitas tarekat 

dikonstruksi secara beragam, dipengaruhi oleh posisi sosial, pengalaman religius 

dan tingkat kedekatan individu terhadap tradisi sufistik tersebut. 



 

2 

 

Parsulukan Babul Falah yang didirikan sejak tahun 1944, sampai sekarang 

tetap bertahan sebagai pusat spiritual yang terus menjalankan berbagai kegiatan ke-

Islam-an. Beragam aktivitas yang dilaksanakan di Parsulukan Babul Falah 

menunjukkan eksistensinya dalam mempertahankan ajaran tarekat secara 

konsisten. Keunikan dan kekhasan aktivitas spiritual yang dijalankan 

menjadikannya berbeda dari pusat-pusat tarekat lainnya di kawasan Mandailing 

Natal. Salah satu kegiatan utama adalah marsuluk yang merupakan sebuah proses 

spiritual dalam tarekat yang dijalani oleh seorang salik atau pengikut tarekat untuk 

mendekatkan diri kepada Tuhan melalui tahapan-tahapan penyucian diri secara 

batiniah yang dilakukan pada waktu-waktu tertentu. Tarekat Sammaniyah 

dilaksanakan setiap tahun pada 1–7 Rajab, sementara Tarekat Naqsyabandiyah 

berlangsung selama 40 hari 40 malam mulai dari 20 Syakban hingga 30 Ramadhan 

serta dalam periode 10 hari 10 malam dari 1 hingga 10 Zulhijjah. Selain kegiatan 

tarekat, terdapat pula pengajian umum yang diselenggarakan setiap hari Senin yang 

membahas ilmu syari'at dan ilmu hakikat yang bersumber dari kitab-kitab klasik 

seperti Sirussalikin, Hidayatussalikin dan Majmu' Syarif (Hasibuan, 2024: 4-5). 

Sejak didirikan oleh Syekh H. Bahauddin Abdullah Hasibuan pada tahun 

1944, Parsulukan Babul Falah telah menjadi tempat bagi para pencari jalan spiritual 

untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui berbagai amalan tarekat. Seiring 

berjalannya waktu, jumlah murid tarekat di Parsulukan Babul Falah terus 

mengalami peningkatan. Hal ini diperkuat dengan data yang diperoleh dari hasil 

wawancara dengan Syeh Arifin Hasibuan selaku mursyid Parsulukan Babul Falah 

Desa Simaninggir. Beliau menyampaikan bahwa pada tahun 2022 jumlah murid 

tarekat tercatat sekitar 100 orang, kemudian meningkat menjadi sekitar 130 orang 

pada tahun 2023. Peningkatan ini berlanjut pada tahun 2024 dengan jumlah murid 

sekitar 150 orang dan pada tahun 2025 tercatat sebanyak 159 orang yang aktif 

mengikuti kegiatan tarekat. Para jamaah ini tersebar di berbagai daerah seperti Kota 

Padang Sidempuan, Panyabungan, Medan, Padang, Riau dan Jambi. Saat ini, 

terdapat lebih dari 159 orang yang aktif mengikuti Tarekat Naqsyabandiyah dan 

Sammaniyah di Parsulukan Babul Falah yang terdiri dari laki-laki dan perempuan 



 

3 

 

dengan latar belakang usia yang beragam, mulai dari generasi muda hingga lanjut 

usia (Daulay, 2025:7). 

Peningkatan jumlah pengikut tersebut tidak serta-merta mencerminkan 

partisipasi masyarakat Desa Simaninggir secara menyeluruh. Di tengah 

meningkatnya aktivitas spiritual dan minat masyarakat luar terhadap tarekat justru 

muncul fenomena menarik di tingkat lokal dimana sebagian besar masyarakat Desa 

Simaninggir memaknai keberadaan Parsulukan Babul Falah dengan sikap berjarak. 

Bagi sebagian kecil masyarakat Simaninggir, memandang Parsulukan Babul Falah 

sebagai ruang religius yang sakral yaitu tempat berlangsungnya proses penyucian 

diri melalui praktik marsuluk. Bagi sebagian besar masyarakat Simaninggir lainnya 

menganggap aktivitas tarekat sebagai bentuk ke-Islam-an yang berbeda dari praktik 

keagamaan sehari-hari yang mereka jalani sehingga melahirkan jarak budaya antara 

masyarakat lokal Simaninggir dan komunitas tarekat. 

Menurut Clifford Geertz (1973:12-13) dalam buku Interpretation of Cultures, 

konsep masyarakat dalah sebuah komunitas yang disatukan oleh sistem makna 

simbolik dimana tindakan sosial dipahami sebagai tindakan yang sarat makna dan 

hanya dapat dimengerti melalui interpretasi terhadap simbol-simbol budaya yang 

mereka produksi dan wariskan. Konsep masyarakat pada tulisan ini dipahami secara 

kontekstual karena istilah masyarakat Desa Simaninggir tidak merujuk pada satu 

kesatuan yang homogen melainkan pada himpunan kelompok sosial yang memiliki 

konstruksi makna keagamaan beragam. Berangkat dari kerangka ini, istilah 

masyarakat Desa Simaninggir dalam tulisan ini tidak dimaknai sebagai kelompok 

yang homogeny melainkan sebagai himpunan sosial yang memiliki ragam 

konstruksi makna keagamaan. Cara setiap kelompok memaknai simbol, praktik 

keagamaan dan tradisi lokal membentuk perbedaan orientasi religius di tingkat 

komunitas. Oleh karena itu, masyarakat Simaninggir dipahami sebagai entitas 

sosial yang majemuk dimana keragaman pengalaman budaya, interaksi sosial serta 

latar historis melahirkan variasi penafsiran terhadap realitas keagamaan di 

lingkungan mereka. 

Sedangkan menurut pandangan klasik Émile Durkheim (1912:47) 

menjelaskan bahwa masyarakat merupakan suatu realitas moral yang terbentuk 



 

4 

 

melalui kesadaran kolektif yang mengikat individu pada nilai, norma dan keyakinan 

bersama. Kenyataannya kesadaran kolektif tersebut tidak selalu bersifat tunggal 

karena setiap kelompok memiliki cara tersendiri untuk menafsirkan nilai serta 

simbol keagamaan. Posisi sosial, pengalaman budaya dan latar historis menjadi 

faktor yang membentuk keragaman cara pandang masyarakat terhadap realitas 

keagamaan. Masyarakat Simaninggir yang dimaksud pada tulisan ini dipahami 

sebagai entitas sosial yang terbagi ke dalam beberapa orientasi keagamaan yang 

mencerminkan kompleksitas sosial dan religius di tingkat lokal.  

Tiga kelompok utama mencerminkan keragaman orientasi keagamaan 

masyarakat Desa Simaninggir yaitu pertama, kelompok yang berpihak pada 

Parsulukan Babul Falah adalah para murid atau anggota tarekat yang berinteraksi 

langsung dengan mursyid serta memperoleh pengalaman spiritual positif selama 

mengikuti berbagai kegiatan di Parsulukan Babul Falah. Kedua, kelompok yang 

bersikap kontra, yakni pihak yang menilai tarekat sebagai bentuk keberagamaan 

yang menyimpang dari tradisi Islam yang telah mapan di Simaninggir, kelompok 

ini umumnya berasal dari kalangan Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah yang 

memiliki pandangan teologis dan praktik keagamaan yang lebih normatif. Ketiga, 

kelompok yang bersikap netral yaitu masyarakat yang tidak terlibat langsung dalam 

aktivitas tarekat namun juga tidak menolak keberadaannya karena menganggapnya 

sebagai bagian dari keragaman ekspresi ke-Islam-an di lingkungan mereka.  Fokus 

utama tulisan ini diarahkan pada kelompok masyarakat yang bersikap pro, netral 

dan kontra karena ketiganya merepresentasikan dinamika sosial yang paling jelas 

menggambarkan jarak budaya antara masyarakat lokal dan komunitas tarekat. 

Ketiga kelompok inilah yang dalam konteks penelitian ini disebut sebagai 

masyarakat Simaninggir yakni pihak yang menjadi cerminan utama dalam 

memahami konstruksi makna dan respons sosial terhadap keberadaan Parsulukan 

Babul Falah.  

Di balik keberlangsungan dan daya tariknya Parsulukan Babul Falah bagi 

masyarakat luar, terdapat fenomena yang kontras yaitu rendahnya partisipasi 

masyarakat Desa Simaninggir sendiri dalam mengikuti kegiatan tarekat di 

Parsulukan Babul Falah. Berdasarkan wawancara dengan Nur Kholidah yang 



 

5 

 

merupakan salah satu pengurus di Parsulukan Babul Falah, disebutkan bahwa 

jumlah peserta yang mengikuti kegiatan tarekat biasanya mencapai sekitar 162 

orang. Pada acara tarekat terakhir yang diselenggarakan selama 10 hari 10 malam 

di bulan Zulhijjah tahun ini, tercatat sebanyak 159 peserta berasal dari luar Desa 

Simaninggir sementara hanya 3 orang peserta berasal dari Desa Simaninggir. 

Rendahnya ketidakterlibatan masyarakat lokal ini mengindikasikan adanya jarak 

sosial dan kultural antara aktivitas ke-Islam-an tarekat di Parsulukan Babul Falah 

dengan konstruksi religiositas ke-Islam-an yang dipraktikkan masyarakat lokal 

Simaninggir.  

Fenomena rendahnya partisipasi masyarakat Desa Simaninggir dalam 

kegiatan spiritual di Parsulukan Babul Falah menimbulkan pertanyaan kritis 

mengenai sejauh mana praktik tarekat benar-benar menyatu dengan budaya lokal. 

Masyarakat Desa Simaninggir juga dikenal sebagai komunitas religius yang 

menjadikan Islam sebagai fondasi utama dalam kehidupan sosial dan budaya 

sehari-hari. Seluruh penduduk desa ini memeluk agama Islam sebagaimana tercatat 

dalam Monografi Desa Simaninggir tahun 2025 yang juga mencatat keberadaan 

satu masjid dan satu musholla sebagai pusat kegiatan ke-Islam-an. Kedua fasilitas 

ini tidak hanya digunakan untuk salat berjamaah tetapi juga menjadi ruang penting 

bagi berbagai aktivitas sosial dan ke-Islam-an lainnya. 

Berdasarkan hasil observasi awal, ditemukan adanya perbedaan yang 

mencolok dalam praktik ke-Islam-an antara masyarakat Desa Simaninggir dengan 

komunitas religius di Parsulukan Babul Falah. Ketika ada warga yang meninggal 

dunia, masyarakat Simaninggir yang bergabung dengan Nahdlatul Ulama (NU) 

secara umum menjalankan tradisi maramal-amalan yaitu doa bersama yang 

dilakukan selama tiga malam berturut-turut setelah wafatnya seseorang. Doa ini 

dilaksanakan secara bergilir dimulai oleh kelompok nauli bulung (para pemudi) 

pada malam hari setelah Sholat Magrib di kediaman almarhum, kemudian 

dilanjutkan oleh kelompok bapak-bapak selama tiga malam berturut-turut. Pada 

malam keempat keluarga almarhum biasanya mengadakan tradisi mamio mangan 

atau memanggil masyarakat untuk makan bersama sebagai bentuk sedekah dan 

ungkapan terima kasih kepada masyarakat. Tradisi ini tidak hanya menjadi ekspresi 



 

6 

 

spiritual tetapi juga bagian dari nilai kebersamaan dan penghormatan terhadap 

almarhum. Berbeda halnya dengan kelompok Muhammadiyah di Desa 

Simaninggir, mereka cenderung tidak mengikuti praktik maramal-amalan karena 

dianggap tidak memiliki dasar yang kuat dalam Al-Qur’an dan hadis.  

Sebaliknya, komunitas tarekat di Parsulukan Babul Falah memiliki cara 

tersendiri dalam menghormati orang yang wafat khususnya jika yang meninggal 

adalah salah satu murid tarekat. Pada hari wafat, para murid akan datang secara 

kolektif ke rumah duka sebagai bentuk takziyah dan pada hari Senin berikutnya 

setelah pelaksanaan salat Ashar dan pengajian rutin mingguan di Parsulukan Babul 

Falah, para murid akan bersama-sama melaksanakan salat fadiah berjamaah 

sebagai bentuk penghormatan spiritual kepada almarhum. Perbedaan ini 

menunjukkan adanya keragaman dalam praktik ke-Islam-an yang dipengaruhi oleh 

ikatan ke-Islam-an serta tradisi komunitas masing-masing. 

Perbedaan aktivitas ke-Islam-an antara Parsulukan Babul Falah dan 

masyarakat Desa Simaninggir juga tampak jelas pada hari Jumat. Di Parsulukan 

Babul Falah seusai pelaksanaan salat Jumat, diadakan ritual pembuatan aek 

tawajjuh yaitu air yang telah dibacakan doa-doa khusus dan diyakini memiliki 

berbagai khasiat bagi siapa saja yang meminumnya. Proses ini dipimpin langsung 

oleh Syekh H. Arifin Hasibuan selaku guru mursyid yang membimbing para jamaah 

untuk melantunkan zikir serta ayat-ayat suci Al-Qur’an secara berjamaah. Kegiatan 

ini dihadiri oleh anggota tarekat baik laki-laki maupun perempuan dan menjadi 

salah satu bentuk spiritualitas kolektif yang kental dengan nilai-nilai sufistik. 

Sementara itu, masyarakat Desa Simaninggir menunjukkan variasi praktik 

ke-Islam-an yang berbeda. Kaum ibu-ibu yang tergabung dalam Nahdlatul Ulama 

(NU) secara rutin mengadakan pengajian wirid yasin setiap Jumat sore. Kegiatan 

ini berlangsung dalam suasana kekeluargaan dan bertujuan untuk mempererat 

silaturahmi sekaligus memperdalam pemahaman ke-Islm-an secara tradisional. 

Pelaksanaan wirid Yasin dilakukan secara bergiliran di rumah-rumah anggota NU. 

Setelah pengajian selesai biasanya diadakan acara makan bersama yang telah 

disiapkan oleh tuan rumah yang mendapatkan giliran pada hari tersebut. Di sisi lain, 



 

7 

 

warga Muhammadiyah di Desa Simaninggir tidak mengadakan kegiatan ke-Islam-

an khusus setelah salat Jumat. 

Perbedaan mendasar antara Parsulukan Babul Falah dengan komunitas 

Nahdlatul Ulama (NU) maupun Muhammadiyah tampak jelas dalam pendekatan 

terhadap pembinaan Ke-Islam-an. Tarekat yang dijalankan di Parsulukan Babul 

Falah menempatkan aspek pembinaan ruhani sebagai inti dari praktik ke-Islam-an. 

Seorang murid tidak hanya belajar secara teoritis tetapi dibimbing secara langsung 

oleh seorang guru spiritual atau mursyid dalam proses transformasi batin. Relasi 

antara murid dan mursyid bersifat personal, berkesinambungan dan mendalam 

mencakup latihan-latihan ruhani seperti riyāḍah, dzikir hingga khalwat sebagai 

bagian dari perjalanan spiritual menuju kesadaran Ilahiah. Model pembinaan ini 

berbeda dengan yang dijalankan oleh komunitas NU dan Muhammadiyah di Desa 

Simaninggir yang lebih menekankan pada kegiatan pengajian umum, ceramah 

agama dan kajian kitab yang bersifat terbuka untuk masyarakat luas namun tidak 

menyediakan pembimbing ruhani yang tetap dan intensif seperti dalam tarekat. 

Biasanya pengajian di NU dan Muhammadiyah hanya menghadirkan ustadz dari 

luar daerah secara berkala tanpa ada keterikatan pembinaan spiritual jangka 

panjang.  

Praktik ke-Islam-an seperti salat berjamaah di masjid maupun musholla 

merupakan bagian dari rutinitas harian masyarakat Desa Simaninggir. Pola ibadah 

kolektif tampak kuat dalam kehidupan sehari-hari terutama dalam pelaksanaan salat 

Jumat dan salat Idul Fitri yang sebagian besar dilaksanakan secara berjamaah di 

masjid. Fenomena ini menunjukkan kecenderungan masyarakat terhadap bentuk 

ke-Islam-an yang menekankan dimensi kebersamaan sosial yang terbuka, tidak 

tertutup dan dapat diikuti siapa pun dalam komunitas. Karakteristik semacam ini 

sering diasosiasikan dengan tradisi Nahdlatul Ulama (NU) dalam konteks Islam 

Indonesia yang menonjolkan nilai-nilai sosial, keterbukaan budaya lokal dan ritual 

kolektif sebagai bagian integral dari kehidupan beragama (Dhofier, 1994: 18–20).  

Meskipun masyarakat tidak secara eksplisit menyebut diri mereka bagian dari 

organisasi tertentu, identitas ke-Islam-an masyarakat (seperti yang ditunjukkan di 

Desa Simaninggir) tampak dalam praktik ke-Islam-an seperti wirid, tahlilan, 



 

8 

 

yasinan dan peringatan hari besar Islam yang dilaksanakan secara berjamaah dan 

terbuka untuk seluruh lapisan masyarakat (Bruinessen, 1995: 165–167). Semua 

praktik ini tidak hanya memperkuat ukhuwah islamiyah tetapi juga berfungsi 

sebagai sarana pelestarian budaya religius lokal yang diwariskan lintas generasi. 

Pendekatan NU yang lentur terhadap tradisi membuat bentuk-bentuk ibadah ini 

diterima luas dan hidup di ruang publik komunitas pedesaan. 

Sebaliknya tarekat di Parsulukan Babul Falah menampilkan karakteristik ke-

Islam-an yang berbeda secara mendasar. Praktiknya berorientasi pada pendekatan 

spiritual sufistik yang bersifat elitis, individual dan eksklusif dengan fokus pada 

penyucian batin melalui metode seperti tawajjuh, dzikir jama’i dengan metode 

tertentu serta khalwat (pengasingan diri). Aktivitas tersebut hanya dapat diikuti oleh 

murid-murid yang telah menjalani baiat di bawah bimbingan seorang mursyid dan 

tidak bersifat terbuka bagi masyarakat luas. Tujuan utamanya adalah pencapaian 

kesadaran ruhani dan hubungan batiniah dengan Tuhan, bukan partisipasi sosial 

dalam komunitas. Dengan demikian perbedaan mendasarnya terletak pada sifat, 

tujuan dan metode pengamalan ke-Islam-an dimana NU bersifat populis, terbuka 

dan berbasis tradisi masyarakat serta fikih mazhab Syafi’i yang mudah diakses 

sedangkan Parsulukan Babul Falah beroperasi dalam kerangka sufistik yang 

tertutup, menekankan disiplin spiritual personal  dan terikat dalam struktur hierarkis 

guru-murid. Meskipun keduanya sama-sama mengandung unsur berjamaah, namun 

komunalitas NU bersifat sosial dan inklusif sementara komunalitas tarekat bersifat 

eksklusif dan spiritual-ritualistik. Berbeda juga dengan Muhammadiyah lebih 

menekankan pada pemurnian ajaran Islam dan seringkali mendorong 

penyederhanaan ritual-ritual ke-Islam-an yang dianggap tidak bersumber langsung 

dari Al-Qur'an dan hadis (Mulkhan, 2000: 42–43). 

Hal ini juga didukung oleh Kepala Desa Simaninggir, Muksin Azis dalam 

wawancara awal yang menyebutkan bahwa terdapat dua kelompok ke-Islam-an di 

Desa Simaninggir yaitu Nahdlatul Ulama (NU) sebagai mayoritas dan 

Muhammadiyah sebagai minoritas. Dominasi NU dalam praktik sosial keagamaan 

dapat dilihat dari kegiatan keagamaan seperti wirid yasin rutin oleh kelompok ibu-

ibu setiap Jumat sore serta wirid yasin oleh naposo nauli bulung (pemuda-pemudi 



 

9 

 

desa) setiap malam Jumat. Aktivitas ini bukan hanya mencerminkan semangat 

religius masyarakat tetapi juga menguatkan citra Desa Simaninggir sebagai 

komunitas yang menjalankan Islam secara aktif, komunal dan kolektif (Daulay, 

2025: 60–61). 

Sedikit kontras dengan keterlibatan masyarakat Simaninnggir dalam aktivitas 

tarekat yang dilakukan di Parsulukan Babul Falah yang hanya segelintir warga 

yang terlibat dalam kegiatan religius di lembaga tarekat tersebut. Ini mencerminkan 

adanya ketidaksesuaian antara bentuk spiritualitas yang ditawarkan tarekat dengan 

nilai-nilai ke-Islam-an yang diyakini dan dipraktikkan secara kolektif oleh 

masyarakat setempat. Rendahnya keterlibatan masyarakat Simaninggir dalam 

kegiatan tarekat di Parsulukan Babul Falah ini merefleksikan adanya perbedaan 

persepsi terhadap bentuk spiritualitas yang dianggap ideal dan sesuai dengan norma 

sosial yang mereka yakini. Fenomena ini bukan semata-mata merupakan bentuk 

penolakan melainkan ekspresi dari konstruksi sosial yang telah terbentuk lama 

dalam kehidupan ke-Islam-an masyarakat Desa Simaninggir. Orientasi ke-Islam-an 

yang berpijak pada tradisi Nahdlatul Ulama (NU) dan penekanan pada pola ibadah 

kolektif membuat sebagian besar warga merasa bahwa bentuk-bentuk ke-Islam-an 

yang telah mereka praktikkan selama ini sudah mencukupi kebutuhan spiritual 

mereka. 

Minimnya keterlibatan masyarakat lokal dalam berbagai kegiatan di 

Parsulukan Babul Falah ini mengindikasikan bahwa penerimaan terhadap praktik 

tarekat tidak bersifat menyeluruh. Hal ini dapat dimaknai adanya batas simbolik 

antara tradisi tarekat yang berkembang di Parsulukan Babul Falah dengan 

pandangan keagamaan atau budaya lokal Desa Simaninggir yang berbeda orientasi 

ke-Islam-annya. Meskipun Parsulukan Babul Falah telah menjadi pusat spiritual 

yang penting di Desa Simaninggir bahkan di Mandailing Natal, tetapi perlu 

dicermati secara kritis sejauh mana tarekat ini benar-benar menyatu dengan 

identitas budaya masyarakat Desa Simaninggir secara keseluruhan. 

Beberapa faktor penyebab rendahnya partisipasi masyarakat lokal dalam 

mengikuti tarekat di Parsulukan Babul Falah salah satunya diduga karena adanya 

persepsi negatif terhadap praktik spiritual yang dianggap terlalu ekstrem atau tidak 



 

10 

 

lazim dalam kehidupan sehari-hari. Hal ini bisa dilihat dari hasil penelitian 

Nurkhotimah (2014: 88) yang mengungkapkan bahwa salah satu hambatan utama 

keterlibatan masyarakat dalam tarekat adalah kekhawatiran terhadap dampak 

psikologis dari pengalaman spiritual yang mendalam. Kekhawatiran ini muncul dari 

anggapan bahwa praktik suluk atau zikir intensif dapat menyebabkan perubahan 

mental yang drastis bahkan dalam beberapa kasus disalah pahami sebagai gangguan 

kejiwaan. 

Dugaan lainnya karena faktor waktu, seperti diungkapkan dari hasil 

wawancara dengan salah satu penduduk Desa Simaninggir, lilah (63), yang 

mengatakan bahwa kesibukan bekerja di ladang menjadi hambatan utama bagi 

masyarakat Desa Simaninggir tidak mengikuti tarekat di Parsulukan Babul Falah. 

Banyak masyarakat desa yang harus bekerja keras di ladang untuk memenuhi 

kebutuhan hidup sehari-hari sehingga mereka merasa tidak memiliki cukup waktu 

dan energi untuk mengikuti kegiatan tarekat yang memerlukan dedikasi tinggi. 

Umak Kobol memahami bahwa praktik tarekat sering kali memerlukan waktu 

khusus untuk berkhalwat atau suluk yang bagi sebagian masyarakat dapat 

mengganggu aktivitas ekonomi mereka.  

Muncul juga anggapan bahwa tarekat membutuhkan komitmen yang sangat 

tinggi baik dalam aspek waktu, tenaga maupun kesiapan mental (Harsono, 2023:12-

13). Sebagian masyarakat Desa Simaninggir merasa tidak mampu menjalankan 

disiplin ibadah yang ketat seperti shalat malam, puasa sunah dan zikir yang 

mendalam. Di sisi lain minimnya pemahaman mengenai ajaran tarekat juga 

memperkuat asumsi bahwa tarekat hanya cocok bagi mereka yang sudah mencapai 

kematangan spiritual tertentu (Shifa, 2023:4-5). Akibatnya praktik tarekat 

dipersepsikan sebagai sesuatu yang eksklusif, sulit diakses dan tidak cocok dengan 

kondisi ke-Islam-an masyarakat Simaninggir. Pemahaman yang kurang mengenai 

praktik tarekat serta anggapan bahwa tarekat hanya diperuntukkan bagi mereka 

yang sudah matang secara spiritual diduga turut memperkuat keengganan 

masyarakat Simaninggir untuk bergabung dengan Parsulukan Babul Falah.  

Ini menunjukkan bahwa Parsulukan Babul Falah tidak hanya menjadi pusat 

spiritual tetapi juga simbol ketimpangan kultural dalam memahami Islam di ruang 



 

11 

 

lokal. Ajaran sufistik yang dianut oleh parsulukan ini menekankan pada 

pengalaman spiritual yang bersifat batiniah dan personal dengan titik tekan pada 

penyucian diri melalui praktik-praktik seperti suluk, zikir dan khalwat. Bentuk 

ritual ini dilakukan secara intensif dalam suasana yang cenderung privat sehingga 

menjadikan pengalaman ke-Islam-an ebih bersifat introspektif dan individual 

(Rahmawati, 2023: 19-20). Model ke-Islam-an seperti ini membentuk relasi 

langsung antara individu dengan Tuhan tanpa selalu mengandalkan kerangka sosial 

atau komunal sebagai wadah utama ekspresi religious (Mulyati, 2004:9). Ekspresi 

ke-Islam-an yang bersifat personal dan eksklusif dari tarekat inilah yang kemudian 

dihadapkan dengan kebutuhan akan kerangka sosial yang lebih luas dalam 

masyarakat Simaninggir. 

Hal ini disebabkan karena masyarakat Desa Simaninggir menganut bentuk 

ke-Islam-an yang cenderung formal dan komunal. Praktik ke-Islam-an mereka 

berakar kuat pada struktur yang ba ku dan dijalankan dalam ruang sosial bersama 

seperti salat berjamaah, wirid rutin, pengajian serta perayaan hari-hari besar Islam 

secara kolektif. Ekspresi ke-Islam-an ini tidak hanya bernilai ibadah, tetapi juga 

menjadi wahana mempererat kohesi sosial. Orientasi ke-Islam-an yang demikian 

umumnya sejalan dengan pendekatan keagamaan yang dikembangkan oleh 

Nahdlatul Ulama (NU) yang menekankan pentingnya ke-Islam-an yang terstruktur, 

moderat serta adaptif terhadap budaya lokal (Dhofier, 1980:135). Sementara itu, 

Parsulukan Babul Falah mewakili bentuk ke-Islam-an sufistik yang berfokus pada 

transformasi spiritual individual melalui amalan-amalan khusus seperti tawajjuh, 

dzikir tertentu dan khalwat yang hanya dapat diikuti oleh mereka yang telah melalui 

proses baiat kepada seorang mursyid. Aktivitas ini bersifat eksklusif, lebih 

bersandar pada disiplin ruhani dan relasi batiniah serta tidak terbuka secara luas 

kepada publik. 

Perbedaan orientasi ke-Islam-an antara Parsulukan Babul Falah dan 

masyarakat Desa Simaninggir mencerminkan adanya jarak budaya yang belum 

terjembatani secara utuh. Koentjaraningrat (2009:180) dalam hal ini menegaskan 

bahwa kebudayaan adalah sistem nilai yang diterima secara luas dan menjadi 

pedoman hidup bersama. Ketika suatu praktik keagamaan seperti yang dijalankan 



 

12 

 

di Parsulukan Babul Falah tidak memperoleh penerimaan sosial yang kuat maka 

hal itu mencerminkan bahwa praktik tersebut belum sepenuhnya menjadi bagian 

dari sistem budaya masyarakat setempat. 

Jarak kultural ini tidak muncul dari perbedaan teologis yang bersifat 

mendasar melainkan lebih pada perbedaan konseptual dalam memahami bagaimana 

Islam seharusnya dijalankan dalam kehidupan sehari-hari. Bagi masyarakat Desa 

Simaninggir, bentuk ke-Islam-an yang ideal adalah yang bisa diamati secara sosial, 

dilaksanakan bersama dan menegaskan identitas kolektif komunitas. Praktik tarekat 

seperti suluk dan zikir yang dijalankan secara intensif kerap menimbulkan 

kesalahpahaman di kalangan masyarakat umum Desa Simaninggir. Hal ini 

disebabkan oleh sifat praktiknya yang tertutup dan tidak banyak dijelaskan secara 

terbuka sehingga dianggap berbeda dari bentuk ibadah yang biasa mereka kenal. 

Karena bersifat batiniah dan dilakukan dalam suasana yang cenderung privat 

sebagian masyarakat Desa Simaninggir menganggapnya tidak lazim atau bahkan 

menyimpang dari ajaran Islam yang mereka pahami.  

Sebagaimana yang dikemukakan oleh Martin van Bruinessen (1992:87), 

bahwa salah satu hambatan dalam penyebaran tarekat di Indonesia adalah 

munculnya persepsi negatif dari masyarakat terhadap praktik-praktik spiritual yang 

dianggap ekstrem bahkan berpotensi menimbulkan gangguan psikologis. Persepsi 

semacam ini diperkuat oleh kurangnya pemahaman masyarakat terhadap makna 

mendalam dari praktik tarekat yang sering kali dikaitkan dengan hal-hal yang 

irasional atau mistik. Konteks ini memperlihatkan adanya keterbatasan penerimaan 

sosial terhadap ajaran tarekat di Desa Simaninggir yang mencerminkan perbedaan 

pandangan, nilai dan praktik ke-Islam-an yang belum berhasil dijembatani secara 

efektif sehingga menciptakan jarak sosial dan kultural antara masyarakat Desa 

Simaninggir dengan Parsulukan Babul Falah. 

Namun demikian, rendahnya tingkat partisipasi masyarakat Desa 

Simaninggir terhadap kegiatan spiritual yang diselenggarakan di Parsulukan Babul 

Falah juga tidak dapat langsung dimaknai sebagai bentuk penolakan terhadap 

tarekat secara ideologis. Fenomena ini lebih tepat dipahami sebagai hasil dari 

konstruksi sosial yang membentuk cara pandang masyarakat terhadap praktik 



 

13 

 

keagamaan yang ditawarkan oleh lembaga spiritual tersebut. Alih-alih menolak 

tarekat sebagai ajaran, masyarakat Desa Simaninggir tampaknya memiliki 

preferensi tersendiri terhadap bentuk ekspresi religius yang dianggap lebih sesuai 

dengan nilai-nilai budaya dan ritme kehidupan mereka sehari-hari. 

Asumsi awal dalam penelitian ini adalah Parsulukan Babul Falah belum 

sepenuhnya berhasil membangun identitasnya di tengah masyarakat tempat ia 

berada. Keterasingan sosial dan budaya yang dirasakan masyarakat terhadap tarekat 

merupakan bagian dari dinamika sosial yang kompleks. Oleh karena itu, penting 

untuk menelusuri aspek kultural apa yang melandasi jarak budaya antara tarekat 

Babul Falah dengan masyarakat Simaninggir tersebut. Pemahaman ini akan 

menjadi landasan untuk membongkar hambatan-hambatan sosial kultural yang 

menyebabkan jarak antara tarekat sebagai institusi spiritual dengan masyarakat 

Simaninggir tempat taraket tersebut dilaksanakan.  

Pentingnya penelitian ini terletak pada upaya memahami bagaimana 

masyarakat Desa Simaninggir memaknai keberadaan kelompok agama lain 

khususnya Parsulukan Babul Falah. Walaupun sama-sama beragama Islam dalam 

pandangan masyarakat setempat tarekat ini kerap dianggap berbeda sehingga 

diposisikan sebagai agama lain. Memahami konstruksi makna semacam ini menjadi 

sangat penting sebab dengan mengetahui cara pandang masyarakat kita dapat 

mengungkap alasan munculnya jarak, prasangka maupun penolakan terhadap 

kelompok tersebut. Pemahaman semacam ini berpotensi mengurangi konflik dan 

kesalahpahaman yang mungkin timbul mengingat dalam sejarah umat Islam sendiri 

tidak jarang terjadi perpecahan yang bahkan berujung pada pertumpahan darah 

padahal Islam sejatinya menekankan nilai kemanusiaan dan toleransi. Dengan 

demikian, penelitian ini diharapkan mampu membuka kesadaran bahwa perbedaan 

pemaknaan dalam Islam merupakan hasil konstruksi sosial-budaya, artinya 

kelompok yang tidak sekonstruksi dengan masyarakat Simaninggir akan dipandang 

sebagai orang lain. Hal ini menjelaskan mengapa meskipun Parsulukan Babul 

Falah juga bagian dari Islam, ia tetap dianggap sebagai pihak luar oleh masyarakat 

setempat dan justru di sinilah letak pentingnya penelitian ini untuk dikaji. 



 

14 

 

Ini mengasumsikan bahwa manusia memaknai dunia di sekitarnya melalui 

proses sosial dan kultural yang berlangsung secara terus-menerus. Melalui proses 

ini, individu membentuk identitas diri, memahami nilai-nilai yang dianut oleh 

lingkungannya serta mengembangkan pola interaksi dengan kelompok sosial 

tempat ia berada. Pemaknaan terhadap realitas termasuk praktik keagamaan tidak 

berlangsung secara netral melainkan dipengaruhi oleh konstruksi sosial yang 

terbentuk dari pengalaman kolektif, sistem nilai budaya serta relasi kuasa dalam 

masyarakat. Aktivitas ke-Islam-an tidak hanya dipahami sebagai bentuk ibadah 

ritual tetapi juga sebagai bagian dari identitas sosial dan cara individu maupun 

kelompok memosisikan diri dalam struktur sosialnya. Oleh karena itu, penting 

untuk mengetahui bagaimana masyarakat Desa Simaninggir memaknai aktivitas 

tarekat yang dijalankan di Parsulukan Babul Falah dan juga bagaimana konstruksi 

makna yang dibangun masyarakat Desa Simaninggir tersebut berimplikasi pada 

penerimaan mereka terhadap keberadaan Parsulukan Babul Falah di tengah 

lingkungan sosial mereka.  

Secara antropologis, tesis ini bertujuan menyingkap jarak budaya sebagai 

wujud perbedaan konstruksi makna antara dua sistem kebudayaan yang sama-sama 

berakar pada Islam tetapi berbeda dalam simbol, ekspresi dan praksis sosialnya. 

Tarikan antropologinya terletak pada bagaimana kebudayaan lokal Mandailing 

membentuk batas-batas sosial serta makna religius yang menentukan siapa yang 

dianggap sejalan dan siapa yang dianggap lain. Rendahnya partisipasi masyarakat 

Simaninggir terhadap kegiatan Parsulukan Babul Falah mencerminkan bagaimana 

budaya lokal mengonstruksi bentuk religiusitasnya sendiri yakni Islam yang 

membumi, menyatu dengan adat dan selaras dengan prinsip dalihan na tolu. Tulisan 

ini tidak semata-mata membahas partisipasi keagamaan, tetapi juga menyingkap 

dinamika kebudayaan yang bekerja di balik hubungan antara sistem makna lokal 

dan praktik tarekat sebagai representasi Islam sufistik yang membawa simbol-

simbol baru ke ruang sosial masyarakat Mandailing. 

Kebaharuan (novelty) penelitian ini terletak pada temuan mengenai adanya 

kesenjangan dan konstruksi makna yang berbeda antara Parsulukan Babul Falah 

dan masyarakat Desa Simaninggir. Fenomena ini memperlihatkan paradoks sosial 



 

15 

 

yang menarik yakni di satu sisi masyarakat menilai praktik tarekat sebagai sesuatu 

yang berbeda bahkan dianggap menyimpang dari pemahaman Islam yang umum 

sehingga memunculkan sikap penolakan halus dan pembentukan jarak sosial. Di 

sisi lain, masyarakat Simaninggir justru menunjukkan ketergantungan spiritual 

terhadap Parsulukan Babul Falah ketika menghadapi berbagai persoalan hidup 

seperti saat sakit, tertimpa musibah atau mencari ketenangan batin mereka tetap 

datang untuk meminta doa dan berkah kepada mursyid. Situasi ambivalen ini 

menunjukkan bahwa Parsulukan Babul Falah tidak sepenuhnya ditolak maupun 

diterima melainkan menempati ruang simbolik antara penolakan dan pengakuan. 

Di titik inilah letak kebaruan penelitian ini yaitu mengungkap bahwa jarak budaya 

tidak selalu bermakna sebagai penolakan mutlak melainkan berfungsi sebagai 

mekanisme sosial yang membentuk kedekatan simbolik dan kontekstual. 

Parsulukan Babul Falah menjadi representasi dialektika antara resistensi dan 

kebutuhan spiritual masyarakat Simaninggir yang ianggap asing dalam tafsir ke-

Islam-an yang umum namun tetap diakui sebagai sumber harapan, penyembuhan 

dan kekuatan religius dalam kehidupan sosial masyarakat Simaninggir. 

1.2 Rumusan Masalah 

Parsulukan Babul Falah Desa Simaninggir merupakan pusat aktivitas 

spiritual yang menjalankan Tarekat Naqsyabandiyah dan Sammaniyah dengan 

berbagai ritual seperti suluk dan zikir yang dilakukan secara intensif. Keberadaan 

parsulukan ini telah menarik perhatian banyak jamaah dari luar wilayah dengan 

jumlah murid yang terus meningkat setiap tahun. Namun, di balik keberhasilan ini 

terdapat fenomena yang kontras yaitu rendahnya partisipasi masyarakat lokal Desa 

Simaninggir sendiri dalam mengikuti aktivitas keagamaan tersebut. Padahal 

masyarakat desa ini dikenal sebagai komunitas religius dengan praktik ke-Islam-an 

yang kuat secara kolektif seperti pengajian rutin, wirid dan ibadah berjamaah yang 

mencerminkan orientasi ke-Islam-an komunal khas Nahdlatul Ulama. 

Rendahnya keterlibatan masyarakat lokal dalam kegiatan tarekat ini 

menunjukkan bahwa terdapat perbedaan pemaknaan terhadap bentuk ekspresi ke-

Islam-an yang ditawarkan oleh Parsulukan Babul Falah. Bagi sebagian warga, 



 

16 

 

praktik tarekat seperti suluk dan khalwat dianggap berat, tidak lazim bahkan 

berisiko secara psikologis. Selain itu, keterbatasan waktu akibat aktivitas ekonomi 

dan minimnya pemahaman terhadap ajaran tarekat memperkuat kesan bahwa 

praktik ini bersifat eksklusif dan tidak sesuai dengan kebutuhan spiritual 

masyarakat awam. Berbagai persepsi ini mencerminkan adanya konstruksi makna 

sosial yang membentuk sikap dan orientasi keberagamaan masyarakat Desa 

Simaninggir. 

Dengan demikian, rendahnya partisipasi masyarakat bukan semata-mata 

disebabkan oleh ketidaktahuan atau penolakan ideologis terhadap tarekat tetapi 

lebih sebagai refleksi dari jarak budaya yang belum terjembatani antara bentuk ke-

Islam-an sufistik yang cenderung individualistik dengan cara beragama masyarakat 

yang lebih menekankan keterlibatan kolektif, ikatan sosial dan struktur adat yang 

mengatur praktik ke-Islam-an secara bersama-sama.Oleh sebab itu, penting untuk 

mengkaji bagaimana masyarakat Desa Simaninggir memaknai aktivitas tarekat dan 

bagaimana makna tersebut berkontribusi terhadap sikap serta tingkat keterlibatan 

mereka dalam kegiatan Parsulukan Babul Falah. Berdasarkan uraian tersebut, maka 

penulis merumuskannya dalam beberapa pertanyaaan penelitian sebagaimana 

berikut: 

1.2.1 Bagaimana masyarakat Desa Simaninggir memaknai aktivitas tarekat yang 

dijalankan di Parsulukan Babul Falah? 

1.2.2 Sejauhmana konstruksi makna yang dibangun masyarakat Desa Simaninggir 

tersebut berimplikasi pada penerimaan mereka terhadap keberadaan 

Parsulukan Babul Falah di tengah lingkungan sosial mereka? 

1.3 Tujuan Penelitian 

1.3.1 Untuk mendeskripsikan pemaknaan masyarakat Desa Simaninggir terhadap 

aktivitas tarekat di Parsulukan Babul Falah  

1.3.2 Untuk menganalisis jarak budaya  mempengaruhi konstruksi makna 

masyarakat Desa Simaninggir terhadap tingkat partisipasi mereka dalam 

aktivitas tarekat di Parsulukan Babul Falah  

 



 

17 

 

1.4 Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang bermakna 

baik secara akademis maupun praktis dalam rangka memahami fenomena sosial ke-

Islam-an di masyarakat Desa Simaninggir terkait rendahnya partisipasi dalam 

kegiatan tarekat di Parsulukan Babul Falah. 

1.4.1 Secara akademis, hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya 

khazanah keilmuan dalam bidang antropologi khususnya dalam memahami 

interaksi antara sistem keyakinan tarekat dengan struktur sosial masyarakat 

di tingkat lokal. Temuan dari studi ini diharapkan mampu memperluas 

cakrawala pemikiran terkait dinamika penerimaan masyarakat terhadap 

praktik ke-Islam-an non-mainstream serta memberikan kontribusi terhadap 

literatur ilmiah yang membahas fenomena spiritualitas dalam konteks 

budaya lokal. Penelitian ini juga diharapkan dapat menjadi referensi penting 

bagi akademisi, peneliti dan mahasiswa yang tertarik mendalami isu-isu 

keagamaan, budaya dan konstruksi sosial masyarakat muslim tradisional. 

1.4.2 Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

nyata bagi berbagai pihak dalam memecahkan persoalan sosial-keagamaan 

yang muncul antara Parsulukan Babul Falah dan masyarakat Desa 

Simaninggir. Bagi Parsulukan Babul Falah, hasil penelitian ini dapat 

menjadi dasar dalam merancang strategi dakwah dan kegiatan spiritual yang 

lebih inklusif dan adaptif terhadap kondisi sosial masyarakat. Bagi 

masyarakat Desa Simaninggir, penelitian ini diharapkan mendorong 

tumbuhnya sikap toleransi beragama dan keterbukaan terhadap praktik ke-

Islam-an di Parsulukan Babul Falah. Bagi pemerintah daerah dan lembaga 

keagamaan, hasil penelitian ini dapat dijadikan masukan dalam menyusun 

kebijakan dan program pembinaan keagamaan yang lebih kontekstual 

dengan memperhatikan dinamika sosial dan budaya masyarakat lokal agar 

tercipta keharmonisan sosial serta pelestarian nilai-nilai sufistik sebagai 

bagian dari warisan spiritual Islam Mandailing. 

 

 


