
1 
 

 
 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Kasus penistaan agama yang dilakukan oleh mantan Gubernur DKI Jakarta, 

Basuki Tjahaja Purnama (Ahok) pada tahun 2017 menjadi fenomena yang 

mendapatkan banyak sorotan masyarakat. Pada saat itu terjadi demonstrasi besar-

besaran yang dihadiri masa aksi mencapai jutaan orang.1 Selain itu, kasus lainnya 

seperti pernyataan kontroversial Pendeta Saifuddin Ibrahim yang meminta Menteri 

agama menghapus 300 ayat Al-Qur’an,2 dan peningkatan gangguan terhadap rumah 

ibadah dari tahun 2017 hingga 2022.3 Beberapa peristiwa di atas menunjukkan 

bahwa isu keagamaan di Indonesia memiliki tingkat sensitivitas yang tinggi, 

bahkan bisa menimbulkan konflik yang besar. 

Di Indonesia, agama berperan sebagai kekuatan pemersatu yang mampu 

menjembatani perbedaan etnis, geografis, dan strata sosial.4 Namun, di sisi lain, 

perbedaan agama justru menjadi salah satu penyebab konflik yang terjadi. Bahkan, 

tidak jarang konflik yang berakar pada kesenjangan sosial dan ekonomi muncul 

 
1CNN Indonesia, Menghitung Jumlah Peserta Aksi212 di Jantung Jakarta, 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/20161205091436-20-177377/menghitung-jumlah-

peserta-aksi212-di-jantung-jakarta , diakses pada 13 Oktober 2025. 
2 Mulia Budi, "Pendeta Saifuddin Ibrahim Dipolisikan soal 'Hapus 300 Ayat Al-Qur'an'," 

https://news.detik.com/berita/d-5989352/pendeta-saifuddin-ibrahim-dipolisikan-soal-hapus-300-

ayat-al-quran, diakses pada 13 Oktober 2025. 
3 Fathiyah Wardah, Setara Institute: 50 Rumah Ibadah Diganggu Sepanjang 2022, Jawa 

Timur Paling Intoleran, https://www.voaindonesia.com/a/setara-institute-50-rumah-ibadah-

diganggu-sepanjang-2022-jawa-timur-paling-intoleran/6941621.html , diakses pada 13 Oktober 

2025. 
4 Undri dan Nurmatias, Satu Desa Banyak Agama: Harmonisasi Kemajemukan Beragama 

di Bumi Rafflesia, Padang: Balai Pelestarian Nilai Budaya Sumatera Barat, 2016, hlm 6. 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/20161205091436-20-177377/menghitung-jumlah-peserta-aksi212-di-jantung-jakarta
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20161205091436-20-177377/menghitung-jumlah-peserta-aksi212-di-jantung-jakarta
https://news.detik.com/berita/d-5989352/pendeta-saifuddin-ibrahim-dipolisikan-soal-hapus-300-ayat-al-quran
https://news.detik.com/berita/d-5989352/pendeta-saifuddin-ibrahim-dipolisikan-soal-hapus-300-ayat-al-quran
https://www.voaindonesia.com/a/setara-institute-50-rumah-ibadah-diganggu-sepanjang-2022-jawa-timur-paling-intoleran/6941621.html
https://www.voaindonesia.com/a/setara-institute-50-rumah-ibadah-diganggu-sepanjang-2022-jawa-timur-paling-intoleran/6941621.html


2 
 

 
 

dalam bentuk yang dibungkus dengan nuansa keagamaan.5 Misalnya seperti konflik 

keagamaan yang terjadi di Poso, Sulawesi Tengah, pada tahun 1999 yang 

melibatkan pertikaian antar agama Islam dan Kristen. Setelah ditelusuri lebih 

mendalam, konflik tersebut ternyata berakar pada kekhawatiran masyarakat lokal 

terhadap para pendatang yang dianggap telah menguasai berbagai aspek kehidupan 

sosial, ekonomi, dan politik.6 Lebih lanjut, beberapa kasus serupa lainnya seperti di 

Ambon,7 Kalimantan Tengah,8 dan Mataram.9 

Berbagai konflik sosial bernuansa agama yang terjadi di Indonesia, sudah 

banyak memakan korban jiwa. Berdasarkan hasil penelitian dari United Nations 

Support Facility for Indonesian Recovery (UNSFIR), lembaga yang berada di 

bawah naungan United Nations Development Programme (UNDP), tercatat bahwa 

jumlah korban meninggal akibat konflik sosial di Indonesia selama periode 1990 

hingga 2003 mencapai 10.758 orang.10 Jumlah tersebut menunjukkan bahwa 

konflik yang dipicu oleh isu keagamaan memiliki dampak yang sangat besar, 

karena berpotensi memecah belah persatuan bangsa Indonesia. 

 
5 Ibid., hlm 6. 
6 Ilovia Aya Regita Widayat, Diana Mutiara Bahari, Azka Azzahra Salsabila, Nabila Rizky 

Sri Handayani, dan Hanna Khairunnisa Adjie. Konflik Poso: Sejarah dan Upaya Penyelesaiannya, 

JUPIIS: Jurnal Pendidikan Ilmu-Ilmu Sosial, Vol 13, No 1, 2021, hlm 4. 
7 Parsudi Suparlan, Permulaan Kerusuhan Ambon di Tahun 1999 dan Rekomendasi 

Penanganannya, Jurnal Polisi Vol 3, 2001, hlm 2. 
8 Nabilah Putri Intani, Sifaun Nadzifah, Adiyaksa Lukmanul Hakim & Muhammad Hasan 

Asy’ari, Perang Sampit (Konflik Suku Dayak Dengan Suku Madura) Pada Tahun 2001, SOSIAL: 

Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, Oktober 2022, hlm 16. 
9 Arif Nasrullah, Ika Wijayanti, Siti Nurjannah, dan Dwi Setiawan Chaniago. Dinamika 

Hubungan Islam-Kristen di Kota Mataram, RESIPROKAL Vol. 1, No. 2, 2019, hlm. 128. 
10 Sindung Haryanto, Konflik Sosial di Era Reformasi, Jurnal Masyarakat, Kebudayaan 

dan Politik, Vol. 25, No. 4, 2012, hlm 300. 



3 
 

 
 

Dalam menghadapi potensi konflik yang berkaitan antarumat beragama, 

pemerintah Indonesia sudah melakukan berbagai upaya pencegahan. Pada zaman 

orde baru, pemerintah mengemas isu keberagaman umat beragama dalam konsep 

SARA (Suku, Agama, Ras dan Antargolongan).11 Pemerintah orde baru 

menginginkan keberagaman di Indonesia untuk dilebur dan diseragamkan melalui 

berbagai kebijakan sehingga membentuk identitas baru yang disebut sebagai jati 

diri bangsa.12 Namun, konsep ini justru tidak memberikan ruang kepada publik 

untuk mendiskusikan permasalahannya karena dianggap berbahaya dan dapat 

merusak stabilitas keamanan negara.13 Berbagai konflik keagamaan yang terjadi 

selalu ditutup-tutupi dan dimanipulasi seolah menjadi konflik antar masyarakat 

biasa.14 Konsep ini menekan kebebasan berekspresi dalam keberagaman 

masyarakat lokal demi keseragaman nasional. 

Meski demikian, konsep SARA yang digunakan sejak zaman orde baru 

tersebut, terus berlanjut hingga masa reformasi.15 Barulah pada tahun 2018, 

pemerintah mulai mengenalkan konsep baru untuk mencegah berbagai konflik yang 

berkaitan dengan agama yakni dikenal dengan sebutan moderasi beragama.16 

Program ini dipopulerkan oleh Menteri Agama Republik Indonesia 2014-2019, 

Lukman Hakim Saifudin, sehingga beliau dijuluki sebagai Bapak moderasi 

 
11 Ibid., hlm 301. 
12 Undri dan Nurmatias, op.cit., hlm 6 
13 Sindung Haryanto op.cit., hlm 301. 
14 Ibid., hlm 301. 
15 Undri dan Nurmatias, op.cit., hlm 6. 
16IAIN Kerinci, IAIN Kerinci Pilot Moderasi Beragama di Kerinci, 

https://iainkerinci.ac.id/id/read/berita/870/IAIN-Kerinci-Pilot-Moderasi-Beragama-di-Kerinci, 

diakses 12 November 2025. 

https://iainkerinci.ac.id/id/read/berita/870/IAIN-Kerinci-Pilot-Moderasi-Beragama-di-Kerinci


4 
 

 
 

beragama.17 Dalam konsep ini, pemerintah tidak lagi membatasi keberagaman di 

Indonesia, justru menjadikan keberagaman sebagai kekayaan bangsa. 

Melalui Kementerian Agama Republik Indonesia, Pemerintah menyusun 

peta jalan moderasi beragama tahun 2020-2024, dan dilanjutkan dalam RPJMN 

2025-2029.18 Melalui program ini, nilai-nilai seperti toleransi, kerja sama, dan 

kesetaraan ditanamkan sebagai pedoman hidup sehari-hari.19 Karena itu, moderasi 

beragama tidak hanya sebagai wacana, tetapi menjadi strategi nyata untuk menjaga 

keutuhan dan persatuan bangsa.  

Wujud nyata dari program moderasi beragama terlihat dengan lahirnya desa 

moderasi yang menjadi teladan bagaimana toleransi dan kebersamaan antarumat 

beragama dapat dijalankan secara langsung. Penghargaan ini diberikan oleh 

Kementerian Agama kepada desa-desa yang sukses menjaga kerukunan, 

menyelesaikan konflik secara damai, serta menghidupkan semangat gotong royong 

lintas agama.20  

Di Indonesia terdapat kurang lebih 940 kampung moderasi beragama.21 

Pada tahun 2025 pemerintah menargetkan 1000 kampung moderasi yang 

 
17Mohammad Kosim, Moderasi Beragama, IAIN Madura, 

https://iainmadura.ac.id/berita/2023/12/moderasi-beragama , diakses 12 November 2025. 
18 Peraturan Presiden Nomor 12 Tahun 2025 tentang Rencana Pembangunan Jangka 

Menengah Nasional (RPJMN) Tahun 2025–2029, Jakarta: Sekretariat Negara, 2025. 
19 Ibid. 
20 Kementerian Agama Republik Indonesia, “Umumkan 12 Pemenang Lomba Inovasi 

Moderasi Beragama, Kemenag: Semoga Jadi Role Model Nasional,” 

https://kemenag.go.id/en/nasional/umumkan-12-pemenang-lomba-inovasi-moderasi-beragama-

kemenag-semoga-jadi-role-model, diakses pada 12 Oktober 2025. 
21 Antara News, Kemenag Targetkan 1.000 Kampung Moderasi Beragama Rampung pada 

2025",https://www.antaranews.com/berita/4564234/kemenag-targetkan-1000-kampung-moderasi-

beragama-rampung-pada-2025 , diakses 18 Desember 2025. 

https://iainmadura.ac.id/berita/2023/12/moderasi-beragama
https://kemenag.go.id/en/nasional/umumkan-12-pemenang-lomba-inovasi-moderasi-beragama-kemenag-semoga-jadi-role-model
https://kemenag.go.id/en/nasional/umumkan-12-pemenang-lomba-inovasi-moderasi-beragama-kemenag-semoga-jadi-role-model
https://www.antaranews.com/berita/4564234/kemenag-targetkan-1000-kampung-moderasi-beragama-rampung-pada-2025
https://www.antaranews.com/berita/4564234/kemenag-targetkan-1000-kampung-moderasi-beragama-rampung-pada-2025


5 
 

 
 

direalisasikan di seluruh pelosok Indonesia.22 Program ini pertama kali diluncurkan 

pada tahun 2023 dengan tujuan untuk melakukan penguatan nilai-nilai toleransi, 

saling menghormati antar perbedaan, dan terjadinya kerja sama lintas agama. 

Diantara desa yang meraih penghargaan tersebut ialah Desa Rama Agung, Provinsi 

Bengkulu.  

Rama Agung berhasil meraih Juara I Nasional Inovasi Moderasi Beragama 

dengan kategori kampung moderasi tahun 2023.23 Prestasi ini tidak hanya menjadi 

satu-satunya, jauh sebelum itu, beberapa prestasi lainnya pernah diraih oleh Rama 

Agung, seperti dinobatkan sebagai Desa percontohan umat beragama oleh 

Kementerian Agama Republik Indonesia tahun 2018 24 dan ditetapkan sebagai Desa 

miniatur kerukunan umat beragama di Provinsi Bengkulu oleh Gubernur Bengkulu 

tahun 2020.25  

Menariknya, mayoritas masyarakat Desa Rama Agung bukanlah penduduk 

asli Bengkulu, melainkan masyarakat pendatang dari Bali melalui kebijakan 

pemerintah yakni program transmigrasi pada tahun 1963.26 Kedatangan masyarakat 

Bali di desa Rama Agung pertama kali berjumlah 215 KK.27 Masyarakat Bali 

membuka hutan untuk menjadi lahan baru agar mendapatkan tempat tinggal. 

 
22 Ibid. 
23 Ibid. 
24 Reja Aribowo, Desa Rama Agung, Wisata Religi di Bengkulu Utara, 

https://rri.co.id/bengkulu/daerah/483508/desa-rama-agung-wisata-religi-di-bengkulu-utara, 

diakses pada 26 Agustus 2025. 
25 Bisara Sianipar, Desa Rama Agung, Bengkulu Utara, Miniatur Kerukunan Beragama, 

https://rri.co.id/daerah/920988/desa-rama-agung-bengkulu-utara-miniatur-kerukunan-beragama, 

diakses 26 Agustus 2025. 
26 Ernatif, “Upacara ‘Ngaben’ di Desa Rama Agung - Bengkulu Utara”, Jurnal Penelitian 

Sejarah dan Budaya, Vol. 4 No. 2, November 2018, hlm 1120. 
27 Wedy Utomo, Bengkulu Utara Monomen Perjuangan Pembangunan. Jakarta: Pelopor 

Pembangunan, 1994, hlm 94. 

https://rri.co.id/bengkulu/daerah/483508/desa-rama-agung-wisata-religi-di-bengkulu-utara
https://rri.co.id/daerah/920988/desa-rama-agung-bengkulu-utara-miniatur-kerukunan-beragama?utm_source=chatgpt.com


6 
 

 
 

Namun, setelah beberapa bulan di Desa Rama Agung, masyarakat Bali banyak 

mengalami berbagai permasalahan, seperti terserang wabah penyakit, dan 

perekonomian yang masih belum stabil. Hal ini mendorong masyarakat Bali di 

Desa Rama Agung pergi meninggalkan desa ke tempat lainnya.28 Sebagian 

masyarakat ada yang pergi ke daerah lain di Bengkulu, dan sebagian yang lainnya 

memutuskan untuk pulang kembali ke daerah asalnya. 

Masyarakat Bali yang bermukim di Desa Rama Agung hidup dalam 

kelompok sesama etnis Bali. Kehidupan awal mereka tidak lepas dari berbagai 

tantangan, khususnya dalam menjaga keberlangsungan kehidupan sosial dan 

mempertahankan identitas budaya. Masyarakat Bali sendiri memiliki sistem 

kepercayaan yang kuat terhadap agama Hindu yang dianut. Setiap tradisi yang 

dilaksanakan oleh masyarakat Bali merupakan sebagai bagian ritual keagamaan.29 

Intensitas pelaksanaan ritual keagamaan masyarakat Bali sangat tinggi, mulai dari 

persembahan harian, berkala, hingga upacara besar.30 Sehingga tidak 

mengherankan jika keseharian masyarakat Bali selalu berkaitan dengan 

keagamaan. 

Bermukimnya masyarakat Bali di Desa Rama Agung, tidak hanya sekedar 

perpindahan masyarakat dari Bali ke Bengkulu. Melainkan membawa identitas dan 

 
28 Ria Destiani. “Dinamika Kehidupan Keagamaan Di Desa Rama Agung Kabupaten 

Bengkulu Utara (1963-2020)”. Skripsi, Program Studi Sejarah Peradaban Islam Fakultas 

Ushuluddin, Adab, Dan Dakwah Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno (Uin Fas) Bengkulu, 

2022, hlm 52. 
29 Ida Wayan Oka Granoka, Memori Bajra Sandhi: Perburuan Ke Prana Jiwa, Denpasar: 

Sanggar Bajra Sandhi, 1998, hlm. 35. 
30 Ni Wayan Lilik Hariputri, Tedi Erviantono, Piers Andreas Noak, Dominasi Budaya dan 

Masyarakat Bali: SegudangTradisi dan Upacara Adat. Triwikrama: Jurnal Multidisiplin Ilmu Sosial, 

Vol. 8 No. 8, 2025, hlm 4. 



7 
 

 
 

budaya Bali yang dikenal sangat melekat dengan kepercayaan Hindu Bali.31 Seiring 

berjalannya waktu, sekitar tahun 1970-an Desa Rama Agung mulai kedatangan 

masyarakat dari etnis lainnya yang menambah keberagaman disana.32 Sebagai 

masyarakat yang memiliki identitas dan tradisi yang sudah melekat secara turun 

temurun, kedatangan etnis dari berbagai daerah tersebut menjadi tantangan bagi 

kehidupan masyarakat Bali. 

Kehadiran masyarakat dari etnis lain ini menambah warna dalam kehidupan 

sosial budaya Rama Agung sekaligus menghadirkan dinamika yang lebih 

kompleks, sehingga bisa menimbulkan potensi konflik yang lebih besar. Beberapa 

kasus konflik besar yang melibatkan masyarakat transmigran Bali pernah terjadi 

dibeberapa daerah, seperti di Lampung33, Sulawesi Utara34, dan lain sebagainya. 

Meski demikian, masyarakat Bali di Desa Rama Agung mampu merespons 

kedatangan etnis lainnya yang memiliki berbagai macam kepercayaan dengan sikap 

terbuka dan penuh penerimaan. Sikap inilah yang memungkinkan terciptanya 

hubungan harmonis antar masyarakat, sehingga Desa Rama Agung senantiasa 

terhindar dari konflik yang berarti sepanjang perjalanannya. Bahkan sejak 

 
31 I Nyoman Sukma Aditya dan Kuswono, Transmigrasi Etnis Bali di Kecamatan Seputih 

Mataram (Kajian Historis terhadap Dinamika Relasi Transformasi Sosial Berdasarkan Sistem 

Kekerabatan Tahun 1953–1969), Jurnal Swarnadwipa Vol. 5, No. 2, 2021, hlm. 92. 
32 Ria Destiani, op.cit., hlm. 54 
33 Akbar Kurniadi, Tri Legionosuko, dan Wibisono Poespitohadi, Transformasi Konflik 

Sosial antara Etnis Bali dan Lampung dalam Mewujudkan Perdamaian di Balinuraga, Kecamatan 

Way Panji, Lampung Selatan, Jurnal Pertahanan & Bela Negara, Vol. 9, No. 1, 2021, hlm. 201–

218. 
34 I Nengah Punia dan Wahyu Budi Nugroho, Bali Diaspora di Daerah Transmigrasi: 

Representasi Kearifan Lokal Bali di Kabupaten Bolaang Mongondow, Sulawesi Utara, Jurnal 

Kajian Bali, Vol. 10, No. 1, 2020. 



8 
 

 
 

bermukim di Desa Rama Agung, masyarakat Bali belum pernah mengalami konflik 

yang berarti, apalagi konflik yang berkaitan dengan agama.35 

Kedatangan masyarakat dari etnis lain menjadikan desa Rama Agung 

sebagai Desa yang multikultural sekaligus menandai perjalanan masyarakat menuju 

moderasi beragama dengan keberagam agama dan etnis. Saat ini di Desa Rama 

Agung terdapat 5 Agama yang berkembang yakni Islam, Protestan, Katholik, 

Hindu, dan Buddha.36 Adapun etnis yang mendiami Desa Rama Agung saat ini 

terdiri dari Etnis Bali, Batak, Minangkabau, Rejang, Nias, Jawa, dan lain 

sebagainya.37 

Kehidupan masyarakat Bali yang hidup berdampingan dengan masyarakat 

yang memiliki keberagam selama puluhan tahun tanpa terjadinya konflik, membuat 

penulis ingin mengkaji lebih dalam, bagaimana proses kehidupan sosial dan 

kebudayaan yang dijalankan oleh masyarakat Bali sehingga tidak terjadinya 

konflik. Proses ini juga melihat transformasi masyarakat Bali yang awalnya hidup 

secara berkelompok, kemudian perlahan hidup secara hetegoren dengan kelompok 

masyarakat lainnya sehingga bisa terjadinya moderasi beragama dalam kehidupan 

masyarakat. Penulis memberikan judul penelitian “Orang Bali Di Tanah Rafflesia: 

Potret Moderasi Beragama Di Desa Rama Agung, Bengkulu Utara (1963-2023)”. 

Dalam penelitian ini, penulis berharap penelitian ini dapat dijadikan sebagai 

 
35 Ria Destiani. Op.cit., hlm 57. 
36 Pemerintah Desa Rama Agung, Data Statistik Penduduk Berdasarkan Agama. Website 

Resmi Desa Rama Agung, diakses 15 April 2025. 
37 Rois Leonard Arios, Rama Agung Dan Konsep Multikultural, Makalah, Prosiding 

Seminar Nasional I Fakultas Iilmu sosial dan Ilmu Politik Universitas Andalas, tahun 2013, hlm 

499. 



9 
 

 
 

literatur tambahan bagi dunia akademik, khususnya dalam bidang Sejarah. Selain 

itu, juga harapannya penelitian ini dapat dimanfaatkan bagi pembaca yang ingin 

menggali atau mengetahui lebih dalam tentang kehidupan sosial budaya masyarakat 

Bali di Desa Rama Agung dan moderasi beragama yang terjadi disana. 

B. Ruang Lingkup dan Rumusan Masalah 

Penelitian ini akan mengkaji tentang kehidupan masyarakat Bali di Desa 

Rama Agung Tahun 1963-2023. Adapun beberapa pertanyaan yang diajukan untuk 

menjawab permasalahan tersebut yakni: Bagaimana proses kedatangan dan 

kehidupan masyarakat Bali di Desa Rama Agung tahun 1963-2023? Bagaimana 

masyarakat Bali di Desa Rama Agung membangun dan mempertahankan 

kebudayaanya tahun 1963-2023? dan Bagaimana masyarakat Bali sebagai 

transmigran membentuk dan menjalankan moderasi beragama dalam kehidupan 

multikultural di Desa Rama Agung tahun 1963–2023? 

Ruang lingkup penelitian ini yaitu Desa Rama Agung, Kecamatan Arga 

Makmur, Kabupaten Bengkulu Utara, Provinsi Bengkulu. Desa Rama Agung 

merupakan wilayah yang pertama kali ditempati oleh masyarakat Bali hingga saat 

ini. Tahun 1963 dijadikan sebagai batasan awal, karena pada tahun tersebut 

merupakan tahun awal masuknya masyarakat Bali ke Desa Rama Agung. 

Sedangkan tahun 2023 dijadikan sebagai batasan akhir, karena pada tahun tersebut 

Desa Rama Agung mendapatkan penghargaan sebagai Desa moderasi umat 

beragama yang mematahkan paradigma bahwa perbedaan itu tidak selalu berujung 

pada konflik. Tapi, justru bisa menjadi sumber kekuatan yang sudah dibuktikan 

oleh Desa Rama Agung. 



10 
 

 
 

C. Tujuan Penelitian 

Penelitian yang berjudul “Orang Bali Di Tanah Rafflesia: Potret Moderasi 

Beragama Di Desa Rama Agung, Bengkulu Utara (1963-2023)” bertujuan untuk 

mengetahui bagaimana proses kedatangan dan kehidupan masyarakat Bali di Desa 

Rama Agung, kemudian penelitian ini juga bertujuan untuk mengetahui tentang 

bagaimana masyarakat Bali di Desa Rama Agung membangun dan 

mempertahankan kebudayaanya tahun 1963-2023. Kemudian penulis juga ingin 

memberikan kajian mendalam tentang bagaimana masyarakat Bali sebagai 

transmigran membentuk dan menjalankan moderasi beragama dalam kehidupan 

multikultural di Desa Rama Agung tahun 1963–2023.  

D. Tinjauan Pustaka 

Tinjauan pustaka berguna untuk memberikan data kepada pembaca, bahwa 

adanya keterbaruan dari sebuah tulisan. Peran penting dari tinjauan pustaka disini 

untuk memperlihatkan penelitian ini diantara berbagai studi yang telah dilakukan 

sebelumnya, sehingga penulis bisa menyajikan celah (gap) yang akan diisi dari 

penelitian ini.38 Beberapa studi yang terlebih dahulu mengkaji Desa Rama Agung 

sudah dilakukan oleh beberapa peneliti sebelumnya, diantaranya: 

Undri dan Nurmatias (2016) dalam buku “Satu Desa Banyak Agama: 

Harmonisasi Kemajemukan Beragama di Bumi Rafflesia”39 membahas kehidupan 

keberagaman agama di Desa Rama Agung secara umum. Penelitian tersebut lebih 

 
38 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, Bandung: Alfabeta, 2016, 

hlm. 80. 
39 Undri dan Nurmatias, Satu Desa Banyak Agama: Harmonisasi Kemajemukan Beragama 

di Bumi Rafflesia, Padang: Balai Pelestarian Nilai Budaya Sumatera Barat, 2016. 



11 
 

 
 

menyoroti bagaimana masyarakat dengan agama yang berbeda dapat hidup rukun 

dan menjaga kerukunan dalam kehidupan sehari-hari. Fokus kajiannya berada pada 

pola hubungan antarumat beragama serta nilai-nilai agama yang berperan dalam 

mencegah terjadinya konflik di tengah perbedaan keyakinan. 

Berbeda dengan penelitian tersebut, penelitian ini lebih memusatkan 

perhatian pada kehidupan sosial dan budaya masyarakat Bali di tengah 

keberagaman etnis. Penelitian ini tidak hanya melihat kerukunan sebagai kondisi 

yang sudah terbentuk, tetapi juga mengkaji proses bagaimana moderasi beragama 

tumbuh dalam kehidupan masyarakat Bali. 

Skripsi yang dilakukan oleh Ria Destiani (2022) dengan judul “Dinamika 

Kehidupan Keagamaan Di Desa Rama Agung Kabupaten Bengkulu Utara (1963-

2020)”.40 Penelitian ini menitikberatkan pada perjalanan perkembangan kehidupan 

beragama masyarakat Rama Agung sejak awal program transmigrasi hingga tahun 

2020. Kajian tersebut menyoroti bagaimana praktik keagamaan dan hubungan 

antarumat beragama. Fokus utama penelitian ini terletak pada gambaran umum 

dinamika umat beragama yang ada di Desa Rama Agung.41 

Berbeda dengan penelitian Penulis yang lebih menekankan pada bagaimana 

masyarakat Hindu Bali berusaha mempertahankan identitas budaya dan 

keagamaannya di tengah lingkungan multikultural, serta melihat transformasi 

masyarakat Bali dalam membangun moderasi dan kerukunan antar umat beragama. 

Dengan kata lain, penelitian terdahulu lebih bersifat deskriptif mengenai 

 
40 Ria Destiani. Op.cit., hlm 1-68. 
41 Ibid., hlm 1-68. 



12 
 

 
 

perkembangan kehidupan beragama, sedangkan penelitian ini menggarisbawahi 

transmigrasi sebagai pintu masuk untuk melihat proses moderasi dan peran tradisi 

Hindu Bali dalam menciptakan integrasi antarbudaya. 

Sumbangsi penting dari penelitian Ria Destiani terhadap penulis terletak 

pada penyediaan kerangka historis dan data lapangan yang memperlihatkan 

bagaimana harmoni antarumat beragama di Rama Agung terbentuk sejak lama dan 

mampu bertahan hingga sekarang.42 Informasi tersebut menjadi pijakan yang 

memperkuat penelitian penulis untuk melangkah lebih jauh, bukan hanya dalam 

mendeskripsikan dinamika keberagamaan, tetapi juga dalam menganalisis cara 

masyarakat Bali menjaga identitas, melestarikan tradisi, serta menguatkan nilai-

nilai moderasi di tengah kehidupan multietnis. Dengan demikian, penelitian 

sebelumnya berfungsi sebagai landasan sekaligus pembanding yang relevan dengan 

penelitian ini. 

Penelitian Alfarabi dkk. (2023) dengan judul “Komunikasi Keberagaman 

dalam Harmonisasi Antar Umat Beragama: Studi Kasus Desa Rama Agung, 

Kabupaten Bengkulu Utara, Indonesia”43 mengkaji praktik komunikasi 

keberagaman di Desa Rama Agung, Bengkulu Utara, yang berperan besar dalam 

menciptakan kerukunan antarumat beragama. Kajian ini memperlihatkan bahwa 

pola komunikasi terbuka dan inklusif mampu menjembatani perbedaan keyakinan 

 
42 Ibid., hlm 1-68 
43 Alfarabi, Lisa Adhrianti, Dionni Ditya Perdana, dan Evi Hafizah, Komunikasi 

Keberagaman dalam Harmonisasi Antar Umat Beragama: Studi Kasus Desa Rama Agung, 

Kabupaten Bengkulu Utara, Indonesia, Jurnal Komunikasi dan Masyarakat, Vol. 2, No. 3, 2023, 

hlm. 159-165. 



13 
 

 
 

serta memperkuat hubungan sosial masyarakat yang majemuk.44 Hal ini 

menunjukkan bahwa harmoni sosial tidak lahir begitu saja, melainkan dibangun 

melalui interaksi yang konsisten berdasarkan rasa saling menghormati. 

Relevansinya dengan penelitian ini terletak pada bagaimana masyarakat 

Bali, sebagai masyarakat transmigran di Rama Agung, menempatkan komunikasi 

sebagai sarana untuk beradaptasi dan membangun moderasi dalam kehidupan 

sehari-hari. Musyawarah, interaksi sosial, hingga kegiatan gotong royong menjadi 

wadah yang penting dalam mengelola perbedaan sekaligus merawat keharmonisan. 

Melalui komunikasi yang terarah, proses integrasi dapat terjaga tanpa 

menghilangkan identitas budaya dan keagamaan yang dimiliki masing-masing 

kelompok. 

Selanjutnya kajian yang dilakukan oleh Rohidin (2019) dengan judul 

“Instrumen Multikulturalisme Desa Percontohan Kerukunan Umat Beragama: 

Kajian Pendahuluan Observatif Desa Rama Agung Sebagai Desa Percontohan 

Kerukunan Umat Beragama di Bengkulu”.45 Kajian ini menyajikan bahwa praktik 

multikulturalisme dapat diwujudkan melalui proses sosial yang tumbuh dalam 

kehidupan sehari-hari masyarakat agar terciptanya kerukunan umat bergama. 

Meskipun dihuni oleh penduduk dengan latar agama dan etnis yang beragam, 

keharmonisan tetap terjaga karena adanya nilai-nilai dasar yang disepakati bersama, 

seperti persamaan, kebebasan, persaudaraan, musyawarah, serta keadilan.46 Nilai-

 
44 Ibid., hlm 159-165 
45 Rohidin, “Instrumen Multikulturalisme Desa Percontohan Kerukunan Umat Beragama 

Kajian Pendahuluan Observatif Desa Rama Agung Sebagai Desa Percontohan Kerukunan Umat 

Beragama Di Bengkulu”, Edukasia Multikultura, Vol. 1, No. 1, 2019, hlm. 1-14. 
46 Ibid., hlm 1-14. 



14 
 

 
 

nilai inilah yang menjadi pedoman untuk menjaga keseimbangan hubungan sosial, 

sehingga potensi gesekan dapat ditekan dan justru melahirkan solidaritas yang kuat 

di antara masyarakat. 

Hasil penelitian ini penting bagi kajian mengenai masyarakat Bali di Desa 

Rama Agung, sebab memperlihatkan bahwa terciptanya kerukunan tidak semata-

mata ditopang oleh aturan formal, melainkan juga oleh kesadaran bersama untuk 

menjadikan kearifan lokal sebagai perekat sosial. Praktik multikultural yang 

berkembang di desa Rama Agung memperlihatkan bahwa keberagaman agama dan 

budaya bisa hidup berdampingan secara damai ketika ditopang dengan komunikasi 

terbuka, sikap toleran, dan semangat gotong royong.47  

Lain halnya dari Artikel penelitian yang dilakukan oleh Ernatip (2018) 

dengan judul “Upacara ‘Ngaben’ di Desa Rama Agung - Bengkulu Utara”.48 

Kajian tentang pelaksanaan upacara Ngaben di Desa Rama Agung ini 

memperlihatkan bagaimana masyarakat Bali tetap konsisten menjaga tradisi 

keagamaan Hindu meskipun hidup di lingkungan yang majemuk. Walaupun jauh 

dari tanah kelahirannya, masyarakat Bali tetap melaksanakan seluruh tahapan 

prosesi Ngaben, mulai dari memandikan jenazah, pembakaran, hingga upacara 

nyekah.49 Hal ini mencerminkan adanya tekad yang kuat untuk mempertahankan 

identitas spiritual sekaligus membuktikan bahwa perpindahan akibat transmigrasi 

 
47 Ibid., hlm 1-14. 
48 Ernatif, “Upacara ‘Ngaben’ di Desa Rama Agung - Bengkulu Utara”, Jurnal Penelitian 

Sejarah dan Budaya, Vol. 4 No. 2, November 2018, hlm. 1115-1133. 
49 Ibid., hlm 1115-1133. 



15 
 

 
 

tidak menghilangkan tradisi, melainkan justru menjadi ruang baru untuk 

menghidupkan kembali nilai-nilai budaya. 

Selain itu, penelitian ini mengungkap permasalahan ekonomi yang dihadapi 

masyarakat Bali dalam menyelenggarakan Ngaben, mengingat kebutuhan biaya 

yang cukup besar, sementara mayoritas penduduk bergantung pada hasil pertanian 

dengan keterbatasan lahan. Kondisi seperti itu, membuat mereka sering 

mengadakan Ngaben massal dengan menyesuaikan beberapa rangkaian upacara 

agar lebih terjangkau.50 Penyesuaian ini tidak mengurangi esensi ritual, melainkan 

menunjukkan adanya kelonggaran tradisi dalam menyesuaikan diri dengan 

lingkungan sosial dan ekonomi di wilayah transmigrasi. 

Temuan lain yang menonjol adalah terjaganya toleransi dalam pelaksanaan 

Ngaben di tengah keberagaman etnis dan agama. Kehadiran kelompok yang 

berbeda keyakinan tidak menimbulkan gesekan, justru memperkuat rasa 

kebersamaan karena mereka ikut menghormati bahkan mendukung jalannya 

ritual.51  

Sejauh ini, dari berbagai penelitian mengenai desa Rama Agung terdahulu, 

sudah banyak menyajikan berbagai kehidupan masyarakatnya, mulai dari dinamika 

umat beragama, praktik ritual keagamaan, pola komunikasi antarumat, hingga 

penerapan prinsip multikulturalisme dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian-

penelitian tersebut memang berhasil menggambarkan Desa Rama Agung sebagai 

model kerukunan antaragama yang memiliki sikap toleransi, semangat gotong 

 
50 Ibid., hlm 1115-1133. 
51 Ibid,, hlm 1115-1133. 



16 
 

 
 

royong, serta sikap saling menghargai terhadap perbedaan. Meski demikian, 

penelitian terdahulu belum menyajikan secara menyeluruh, sehingga belum 

sepenuhnya menguraikan Desa Rama Agung, mulai dari aspek historis masyarakat 

Rama Agung, upaya pelestarian identitas Hindu Bali, dan bagaimana lahirnya 

moderasi dalam masyarakat multikultural. 

Celah inilah yang menjadi titik masuk penelitian ini. Fokus penelitian 

terdapat pada masyarakat Bali di Desa Rama Agung sebagai suatu proses sejarah 

yang bergerak dari fase transmigrasi menuju moderasi. Penelitian ini tidak berhenti 

pada gambaran umum kehidupan beragama, tetapi mengkaji secara lebih mendalam 

bagaimana masyarakat Bali menjaga adat dan identitas Hindu sekaligus 

membangun harmoni melalui interaksi lintas budaya serta agama. Dengan 

menekankan moderasi Hindu Bali sebagai hasil dari proses transmigrasi dan 

dinamika sosial yang terjadi, penelitian ini akan memperlihatkan sudut pandang 

baru sekaligus kontribusi utama, yakni menghubungkan transmigrasi dengan proses 

terbangunnya nilai moderasi yang selama ini belum banyak disentuh dalam 

penelitian sebelumnya. 

Selain beberapa penelitian yang mengkaji Desa Rama Agung, penelitian ini 

juga memerlukan studi terkait transmigrasi dan kehidupan transmigran masyarakat 

Bali di berbagai daerah, sehingga bisa dijadikan pembanding dan pijakan dalam 

penelitian ini untuk melihat pola yang dilakukan masyarakat Bali dalam kehidupan 

di tanah transmigrasi. Beberapa penelitian tersebut diantaranya: 



17 
 

 
 

Buku yang ditulis oleh Harry Heriawan Saleh (2005), berjudul 

“Transmigrasi: Antara kebutuhan masyarakat dan kepentingan pemerintah” 

menjadi rujukan awal dalam penelitian ini. Buku ini memuat kajian yang 

menyeluruh tentang transmigrasi di Indonesia dengan menyajikan Sejarah, tujuan, 

dan bagaimana pelaksanaan transmigrasi berdampak kepada masyarakat. Dalam 

menyajikan buku ini, Saleh melihat dari dua sudut pandang, antara kebutuhan 

masyarakat dan kepentingan pemerintah.52 Buku ini memberikan kontribusi untuk 

menganalisis berbagai tantangan yang dihadapi oleh para transmigran seperti 

beradaptasi dengan lingkungan baru, berinteraksi dengan komunitas lokal dan lain 

sebagainya.  

Artikel penelitian yang dilakukan oleh Komang Triawati (2020) mengenai 

“modernisasi Orang Bali di Desa Tirtakencana, Toili Sulawesi Tengah 1970–

2008”53 memperlihatkan bagaimana masyarakat Bali yang ada di perantauan 

mampu menyesuaikan diri dengan lingkungan baru tanpa harus melepaskan 

identitas budayanya. Masyarakat Bali di Tirtakencana tetap mempraktikkan ajaran 

Hindu dan menjalankan tradisi adat, sambil tetap menjalin hubungan sosial dengan 

penduduk setempat.54 Hal ini menjadi relevan bagi penelitian penulis karena 

menunjukkan bahwa pelestarian identitas keagamaan dapat berjalan berdampingan 

dengan proses integrasi dalam masyarakat majemuk. 

 
52 Saleh, Heriyawan, Transmigrasi: Antara Kebutuhan Masyarakat dan Kepentingan 

Pemerintah. Jakarta: Pustaka Sinar Harapan, 2005. 
53 Komang Triawati, Modernisasi Orang Bali di Desa Tirtakencana, Toili Sulawesi Tengah 

1970–2008, Jurnal Widya Citra, Vol. 1, No. 1, 2020. 
54 Ibid. 

https://perpustakaan.kemendagri.go.id/opac/index.php?author=%22Harry+Heriawan+Saleh%22&search=Search


18 
 

 
 

Artikel ini juga menekankan peran modernisasi dalam kehidupan 

transmigran Bali. Triawati menyoroti adanya perubahan dalam pola ekonomi, 

khususnya pada sektor pertanian, yang berdampak pada meningkatnya taraf 

hidup.55 Perspektif ini memperkuat analisis penulis terhadap masyarakat Bali di 

Desa Rama Agung, dimana modernisasi tidak hanya dimaknai sebagai 

perkembangan ekonomi, melainkan juga sebagai dasar bagi terciptanya kehidupan 

sosial yang rukun di tengah keragaman etnis dan agama. 

Selain itu, penelitian Triawati mengungkap adanya pola interaksi 

antarkelompok yang menghasilkan akulturasi budaya. Temuan tersebut menjadi 

rujukan penting untuk menelaah dinamika kehidupan masyarakat Bali di Rama 

Agung yang sejak 1973 hidup berdampingan dengan berbagai etnis lain.56 Dengan 

demikian, artikel ini memberi kontribusi besar bagi penelitian penulis, terutama 

dalam menegaskan hubungan erat antara program transmigrasi dan lahirnya sikap 

moderasi dalam masyarakat Bali diperantauan. 

Selanjutnya studi yang dilakukan oleh I Wayan Pasek Artane dkk mengulas 

perjalanan “sejarah transmigrasi masyarakat Bali ke Desa Nusa Raya OKU Timur 

Tahun 1959-2000”.57 Dalam kajian tersebut dijelaskan bahwa perpindahan warga 

Bali dari daerah asalnya di Badung dilatarbelakangi oleh dorongan ekonomi, sosial, 

maupun politik. Transmigrasi tidak hanya diposisikan sebagai upaya pemerataan 

jumlah penduduk, tetapi juga sebagai jalan bagi masyarakat Bali untuk membangun 

 
55 Ibid. 
56 Ibid. 
57 I Wayan Pasek Artane, Dina Sri Nindiati, Wandiyo, Kabib Sholeh, dan Sukardi, "Sejarah 

Transmigrasi Suku Bali di Desa Nusa Raya, Kecamatan Belitang III, Kabupaten OKU Timur Tahun 

1959–2000," Jurnal Danadyaksa Historica Vol. 4, No. 2, 2024. 



19 
 

 
 

kehidupan baru dan berintegrasi dengan masyarakat di Sumatera Selatan.58 Temuan 

ini sangat bermanfaat bagi penelitian penulis, sebab memberi gambaran nyata 

mengenai faktor-faktor awal yang juga memengaruhi terbentuknya komunitas Bali 

di Desa Rama Agung, Bengkulu. 

Selain menelusuri latar belakang perpindahan, penelitian ini juga 

mengungkap perkembangan masyarakat Bali di Nusa Raya dalam berbagai bidang, 

mulai dari kehidupan sosial, budaya, hingga ekonomi. Masyarakat Bali tetap 

menjaga praktik adat dan ajaran Hindu sebagai identitas utama, namun di sisi lain 

juga mampu menyesuaikan diri dengan lingkungan baru.59 Perspektif ini 

memperkaya penelitian penulis, terutama untuk melihat bagaimana masyarakat 

Bali di Rama Agung berusaha mempertahankan jati diri keagamaannya sekaligus 

menjalin hubungan harmonis dengan kelompok etnis yang beragam di Bengkulu. 

Lebih lanjut, hasil penelitian tersebut menunjukkan bahwa transmigrasi 

tidak hanya berdampak pada pergeseran demografis, tetapi juga memunculkan 

interaksi lintas budaya yang berujung pada proses akulturasi dan integrasi sosial. 

Oleh karena itu, kajian ini menjadi landasan teoretis penting dalam penelitian 

penulis, khususnya untuk memahami keterkaitan antara transmigrasi, pembentukan 

masyarakat majemuk, serta tumbuhnya sikap moderasi dalam kehidupan sehari-

hari masyarakat Bali perantauan. 

 
58 Ibid. 
59 Ibid. 



20 
 

 
 

Kajian lainnya yang ditulis oleh I Nyoman Sukma Aditya dan Kuswono 

(2021) membahas perjalanan “Transmigrasi Etnis Bali di Kecamatan Seputih 

Mataram (Kajian Historis terhadap Dinamika Relasi Transformasi Sosial 

Berdasarkan Sistem Kekerabatan Tahun 1953–1969)”.60 Penelitian ini 

memperlihatkan bagaimana sistem kekerabatan yang dibawa dari daerah asal 

menjadi fondasi utama dalam membangun kehidupan sosial di tempat baru. Dengan 

menggunakan pendekatan historis, kajian ini menegaskan bahwa transmigrasi tidak 

hanya sebatas perpindahan penduduk, tetapi juga mencerminkan proses adaptasi 

sosial yang kompleks61. Pandangan ini sangat relevan dengan penelitian penulis, 

karena menunjukkan peran penting ikatan tradisional dalam menopang 

keberlangsungan transmigran Bali. 

Penelitian tersebut juga melihat bagaimana pemerintah berperan dalam 

memfasilitasi perpindahan ke Seputih Mataram, termasuk penyediaan lahan dan 

pembentukan desa baru. Meski demikian, masyarakat Bali tetap menghadapi 

tantangan, baik dari kondisi alam maupun dalam berinteraksi dengan etnis lain. 

Dalam situasi seperti itu, sistem kekerabatan menjadi pengikat yang mampu 

memperkuat solidaritas sesama serta membentuk identitas kelompok di lingkungan 

baru.62 Temuan ini memperkaya analisis penulis terkait kehidupan masyarakat Bali 

di Desa Rama Agung, di mana pola solidaritas serupa tampak menjadi modal sosial 

penting untuk bertahan sekaligus berbaur dengan kelompok etnis lain di Bengkulu. 

 
60 I Nyoman Sukma Aditya dan Kuswono, Transmigrasi Etnis Bali di Kecamatan Seputih 

Mataram (Kajian Historis terhadap Dinamika Relasi Transformasi Sosial Berdasarkan Sistem 

Kekerabatan Tahun 1953–1969), Jurnal Swarnadwipa Vol. 5, No. 2, 2021, hlm. 84-93. 
61 Ibid, hlm 84-93. 
62 Ibid., hlm 84-93. 



21 
 

 
 

Salah satu hal menarik yang ditunjukkan Aditya dan Kuswono adalah 

perubahan peran nilai-nilai tradisional, khususnya sistem kasta. Walaupun kasta 

tetap dikenal dan diakui secara normatif, penerapannya dalam kehidupan sehari-

hari mulai melemah.63 Hal ini terlihat dari semakin terbukanya interaksi antar-kasta, 

bahkan dalam praktik perkawinan. Transformasi ini mencerminkan adanya 

penyesuaian budaya yang memungkinkan masyarakat Bali dapat beradaptasi tanpa 

kehilangan identitas aslinya. Perspektif ini menjadi rujukan penting bagi penelitian 

penulis untuk melihat apakah dinamika serupa juga terjadi di Rama Agung, di mana 

transmigran Bali hidup dalam ruang multikultural yang lebih kompleks. 

Dengan demikian, penelitian Aditya dan Kuswono memberikan sumbangan 

berharga terhadap kerangka konseptual penelitian penulis. Artikel ini 

memperlihatkan bahwa transmigrasi etnis Bali bukan hanya peristiwa mobilitas 

penduduk, tetapi juga proses panjang yang melibatkan transformasi sosial, 

akulturasi budaya, dan penyesuaian nilai. Pemahaman ini membantu penulis 

menafsirkan bagaimana masyarakat Bali di Desa Rama Agung membangun 

kehidupan moderat melalui interaksi sosial dan kultural yang lahir dari pengalaman 

panjang transmigrasi. 

Penelitian yang dilakukan oleh Abdul Rahman (2021) di Desa Pepuro Barat, 

Luwu Timur, dengan judul “Adaptasi Orang Bali Berbasis Tri Hita Karana di 

Wotu, Luwu Timur”64 memberikan wawasan berharga tentang bagaimana 

 
63 Ibid., hlm 84-93. 
64 Abdul Rahman, "Adaptasi Orang Bali Berbasis Tri Hita Karana di Wotu, Luwu Timur," 

Pangadereng: Jurnal Hasil Penelitian Ilmu Sosial dan Humaniora, Vol. 9, No. 1, 2021, hlm. 1–15. 



22 
 

 
 

masyarakat Bali yang menjadi transmigran mampu mempertahankan jati diri 

sekaligus beradaptasi dengan lingkungan barunya. Dengan menggunakan metode 

kualitatif fenomenologis, penelitian ini menekankan peran konsep Tri Hita Karana 

sebagai dasar proses adaptasi.65 Konsep ini menegaskan pentingnya menjaga 

keseimbangan hubungan antara manusia dengan Tuhan (parahyangan), antar 

sesama manusia (pawongan), serta dengan alam sekitarnya (palemahan). Hasil 

kajian tersebut menunjukkan bahwa perpindahan masyarakat Bali tidak hanya 

sekadar perpindahan fisik, melainkan juga membawa serta nilai budaya dan 

spiritual yang menjadi penopang utama dalam menghadapi tantangan sosial, 

ekonomi, dan lingkungan di daerah tujuan.66 Hal ini menegaskan kekuatan tradisi 

dan kearifan lokal masyarakat Bali dalam mempertahankan identitas sekaligus 

berinteraksi dengan kehidupan yang baru. 

Temuan Abdul Rahman ini memiliki keterkaitan erat dengan penelitian 

penulis mengenai masyarakat Bali di Desa Rama Agung, Bengkulu. Sama seperti 

di Luwu Timur, masyarakat Bali di Rama Agung juga berhadapan dengan 

tantangan menjaga adat dan agama ketika hidup berdampingan dengan kelompok 

etnis lain. Prinsip Tri Hita Karana yang menjadi landasan adaptasi di Pepuro Barat 

dapat dijadikan titik banding untuk menganalisis peran nilai-nilai Hindu Bali dalam 

membangun kehidupan sosial yang rukun di Rama Agung. Lebih lanjut, penelitian 

ini mempertegas bahwa transmigrasi tidak hanya menyangkut perpindahan 

penduduk, melainkan juga proses pembentukan masyarakat multikultural yang 

 
65 Ibid., hlm 1-15. 
66 Ibid., hlm 1-15. 

 



23 
 

 
 

dibangun di atas nilai toleransi dan kearifan budaya. Dengan demikian, hasil kajian 

Abdul Rahman menjadi landasan penting untuk memahami hubungan antara 

transmigrasi, pelestarian identitas, dan tumbuhnya moderasi dalam kehidupan 

masyarakat Bali di Bengkulu. 

Dari beberapa kajian tentang transmigrasi masyarakat Bali di berbagai 

wilayah Indonesia pada umumnya memperlihatkan pola yang sejalan. Perpindahan 

tersebut bermula dari dorongan faktor ekonomi, sosial, dan politik, kemudian 

berlanjut pada proses adaptasi serta menyatu dengan lingkungan baru. Hubungan 

yang terjalin dengan masyarakat setempat menciptakan interaksi antar-etnis yang 

memunculkan akulturasi budaya, dan pada tahap selanjutnya berkembang menjadi 

praktik moderasi dengan membawa nilai kearifan lokal. Gambaran ini 

menunjukkan bahwa transmigrasi tidak sekadar merupakan program pemerataan 

penduduk, tetapi juga menjadi sarana bagi masyarakat Bali untuk mempertahankan 

identitas agama dan budaya, sekaligus membangun kehidupan sosial yang rukun 

bersama kelompok lain. Dengan demikian, pola tersebut menguatkan kerangka 

konseptual penelitian bahwa dinamika masyarakat Bali di Desa Rama Agung tidak 

bisa dipisahkan dari rangkaian proses transmigrasi, akulturasi, hingga moderasi. 

Jika ditarik ke konteks Desa Rama Agung, pola tersebut menjadi acuan penting 

untuk melihat bagaimana masyarakat Bali yang menetap sejak 1963 mampu 

menjaga tradisi adat dan keagamaan sekaligus menyesuaikan diri dengan 

kehidupan multikultural di Bengkulu sehingga bisa lahirnya moderasi beragama di 

Desa Rama Agung.  



24 
 

 
 

E. Kerangka Analisis 

Penelitian yang berjudul “Orang Bali Di Tanah Rafflesia: Potret Moderasi 

Beragama Di Desa Rama Agung, Bengkulu Utara (1963-2023)” termasuk kedalam 

kajian sejarah sosial. Pendekatan ini sangat menekankan sejarah sebagai ilmu 

interdisipliner67, dalam hal ini ilmu Sejarah dengan ilmu sosial. Jadi, dapat 

dikatakan bahwa sejarah sosial adalah suatu kajian dalam ilmu sejarah yang 

menggunakan pendekatan dan teori-teori ilmu sosial sebagai ilmu bantunya. 

Sejarah sosial hadir untuk melihat perspektif sejarah dari masyarakat 

kalangan bawah. Istilah tersebut sejalan dengan apa yang disebut oleh Jim Sharpe 

dalam bukunya, sejarah sosial adalah sejarah dari bawah. Pendekatan sejarah ini 

berguna bagi sejarawan untuk mengkaji identitas masyarakat kecil, seperti petani 

desa, kelas pekerja jalan, dan orang yang tinggal dirumah susun atau kumuh.68 

Lebih lanjut, Sartono Kartodirdjo mendefinisikan sejarah sosial sebagai pendekatan 

yang memberikan lebih banyak ruang bagi setiap lapisan masyarakat untuk tampil 

dalam panggung sejarah, tidak hanya tokoh besar saja, rakyat kecil seperti petani 

juga menjadi bagian penting dalam kepenulisan sejarah.69  

Dalam pendekatan ini, sejarah tidak lagi berfokus pada penulisan kisah para 

elit politik atau tokoh-tokoh yang berpengaruh, tapi juga menjadi ruang bagi cerita 

 
67 Kuntowijoyo. Penjelasan sejarah (Histoircal Explanation), Yogyakarta: PT. Tiara 

Wacana Yogya, 2008, hlm 118. 
68 Jim Sharpe, “History from Below,” dalam Peter Burke (ed.), New Perspectives on 

Historical Writing (United States: The Pennsylvania State University Press, 1992), 38, dikutip dalam 

Johan Robert Saimima, “Membumikan Sejarah Sosial,” Jurnal Seuneubok Lada, Vol. 1, No. 1, 

2014. hlm 49. 
69 Sartono Kartodirdjo, Indonesian Historiography, (Yogyakarta: Kanisius, 2001), 80-81, 

dikutip dalam Johan Robert Saimima, “Membumikan Sejarah Sosial,” Jurnal Seuneubok Lada, Vol. 

1, No. 1, 2014. hlm 49. 



25 
 

 
 

masyarakat yang memiliki nilai-nilai sejarah. Setiap aspek dalam kehidupan 

masyarakat memiliki dimensi sosialnya,70 sehingga segala hal yang terjadi dalam 

masyarakat dapat menjadi bagian dari penulisan sejarah sosial. 

Luasnya ruang lingkup sejarah sosial, bukan berarti segalanya bisa 

dijadikan penulisan sejarah. sejarah tetap memiliki keunikannya sendiri, dengan 

membatasi persoalan pada lingkup ruang dan waktu tertentu.71 Sepanjang sejarah 

tersebut membahas suatu kisah dari masyarakat dengan memperhatikan dimensi 

ruang dan waktu yang spesifik, maka bisa dikategorikan sebagai sejarah sosial.  

Selepas memahami bagaimana konsep dasar dan ruang lingkup sejarah 

sosial, penting untuk melihat berbagai model kajiannya. Sebagaimana yang 

dikemukakan oleh Hobsbawm, setiap penulisan sejarah sosial memerlukan sutau 

model yang dapat berfungsi sebagai kerangka untuk memperlihatkan fokus utama 

dalam sebuah kajian.72 Beberapa model sejarah sosial diantaranya model evolusi, 

model lingkaran sentral, model interval, model tingkat perkembangan, model 

jangka panjang-menengah-pendek, dan sistematis.73  

Kajian tentang kehidupan masyarakat Bali di desa Rama Agung termasuk 

kedalam model evolusi. Model ini mengambarkan tentang perkembangan 

 
70 Sartono Kartodirdjo, Pendekatan Ilmu Sosial dalam Metodologi Sejarah, Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 1993. hlm 50. 
71 Kuntowijoyo. Metodologi sejarah. Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya, 2003. hlm. 

40. 
72 E. J. Hobsbawm, "From Social History to the History of Society," dalam Felix Gilbert 

dan Stephen R. Graubard (eds.), Historical Studies Today (New York: W.W. Norton & Company, 

Inc., 1972), hlm. 126, dikutip dalam Kuntowijoyo, Metodologi Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 

2003), hlm. 42. 
73 Kuntowijoyo, op. cit., hlm. 47. 



26 
 

 
 

masyarakat yang dari tahap berdiri hingga menjadi masyarakat yang kompleks,74 

Sama halnya seperti desa Rama Agung yang dahulunya didirikan oleh kelompok 

masyarakat Bali melalui program transmigrasi. 

Menurut kamus besar Bahasa Indonesia, transmigrasi adalah perpindahan 

penduduk dari satu daerah (pulau) yang berpenduduk padat ke daerah (pulau) lain 

yang berpenduduk jarang.75 Dalam pengertian lain, transmigrasi merupakan 

program pemerintah dalam rangka memecahkan permasalahan dibidang 

kependudukan, pemerataan dan kesejahteraan.76 Selain itu, transmigrasi juga 

dipahami sebagai instrumen pembangunan kawasan pedesaan dalam rangka 

mewujudkan pusat-pusat pertumbuhan baru.77 

Program transmigrasi di Indonesia terbagi menjadi 3 macam, diantaranya: 

pertama, transmigrasi umum merupakan program transmigrasi yang sepenuhnya 

dikelola oleh pemerintah pusat atau daerah, dan diperuntukan bagi masyarakat yang 

memiliki keterbatasan dalam mengakses peluang kerja dan usaha. Kedua, 

Transmigrasi Swakarsa Berbantuan (TSB), adalah transmigrasi yang disusun oleh 

pemerintah pusat atau daerah dengan melibatkan badan usaha sebagai mitra untuk 

pengambangan usaha transmigran. Program ini diperuntukan bagi masyarakat yang 

memiliki potensi untuk berkembang. Ketiga, Transmigrasi Swakarsa Mandiri 

 
74 Ibid.  
75 Lihat “Transmigrasi,” KBBI Daring, https://kbbi.web.id/transmigrasi/, diakses pada 7 

April 2025 pukul 09.54. 
76 Belina Pasriana, Isbandiyah, Saekowi. Kehidupan Sosial-Ekonomi Masyarakat 

Transmigrasi Di Kelurahan Bangun Jaya Tahun 1986-2012. SINDANG; Jurnal pendidikan sejarah 

dan kajian sejarah. Vol 2, No 2. 2020, hlm. 113. 
77 Ambar Teguh Sulistiyani, Seti Utami Setyaningsih. Detak Transmigrasi menjulur nadi 

desa. (Biro Perencanaan Sekretariat Jenderal Kementerian Desa, Pembangunan Daerah Tertinggal 

dan Transmigrasi, Republik Indonesia). 2019, hlm. 33 



27 
 

 
 

(TSM), adalah transmigrasi yang digagas oleh calon transmigran itu sendiri, tapi 

tetap mendapatkan dukungan yang berupa, layanan, arahan, dan bantuan dari 

pemerintah pusat atau daerah. Program ini diperuntukan bagi masyarakat yang 

sudah siap dan memiliki kemampuan yang baik untuk menjalankannya.78  

Program transmigrasi yang dilaksanakan oleh masyarakat Bali di desa 

Rama Agung termasuk kedalam kategori transmigrasi umum. Masyarakat Bali 

diberangatkan oleh pemerintah ke berbagai wilayah untuk memulai kehidupan yang 

lebih baik. Sebab, wilayah asalnya pada periode 1963 terjadi bencana meletusnya 

gunung Agung yang menyebabkan kerugian bagi masyarakat. Pada saat itu, 

pemerintah mengalokasikan masyarakat ke berbagai wilayah di Indonesia untuk 

menjadi tempat yang baru bagi masyarakat yang terdampak, termasuk ke desa 

Rama Agung. 

Transmigrasi masyarakat Bali ke Desa Rama Agung justru menjadikan 

Rama Agung semakin berkembang. Daerah yang dulunya hutan belantara, digarap 

oleh masyarakat Bali sehingga bisa berkembang. Saat ini, Rama Agung yang 

dulunya dikenal sebagai wilayah transmigrasi masyarakat Bali, berubah menjadi 

 
78 Wika Hardika, Legiana, Ria Yunita, Haryono. “Transmigrasi dan Pembangunan di 

Indonesia (Studi Deskriptif Sosiologi Kependudukan Dan Pembangunan)”, Jurnal Hermeneutika 

Vol. 4, No. 1, 2018, hlm.30. 



28 
 

 
 

daerah yang dikenal sebagai desa multikultural,79 dengan berbagai macam agama, 

etnis, dan budaya. Namun, keberagaman yang ada di Desa Rama Agung tidak 

menimbulkan konflik. Masyarakat di Desa Rama Agung justru hidup damai dan 

harmonis. Salah satu alasannya karena masyarakat Rama Agung menggunakan 

prinsip moderasi dalam kehidupan sehari-hari. 

Moderasi secara etimologis berakar dari istilah moderatio dalam bahasa 

Latin yang berarti “tengah-tengah”, “berimbang”, atau “tidak condong pada 

kelebihan maupun kekurangan”.80 Dalam ranah keagamaan, konsep ini dipahami 

sebagai sikap mengambil jalan tengah yang menjauhi paham ekstrem, dengan 

menekankan keseimbangan antara hak dan kewajiban serta menghindari sikap 

berlebihan dalam menjalankan keyakinan. Pemahaman tersebut sejalan dengan 

penjelasan dalam Buku Saku Moderasi Beragama yang diterbitkan Kementerian 

 
79 Multikulturalisme merupakan konsep yang menggambarkan cara pandang terhadap 

keberagaman kehidupan, sekaligus kebijakan kebudayaan yang menekankan sikap menerima 

kenyataan adanya perbedaan. Konsep ini mencakup keberagaman budaya yang hidup dalam 

masyarakat, termasuk nilai-nilai, sistem sosial, tradisi, kebiasaan, serta pandangan politik yang 

dianut oleh masing-masing kelompok. Lihat M. Atho. Mudzhar "Kebijakan Negara dan 

Pemberdayaan Lembaga dan Pemimpin agama dalam rangka keharmonisan hubungan antar umat 

beragama" dalam “Damai di Dunia Damai untuk Semua: Perspektif Berbagai Agama.” Jakarta: 

Proyek Peningkatan Pengkajian Kerukunan Hidup Umat Beragama, Puslitbang Kehidupan 

Beragama, Badan Litbang Agama dan Diklat Keagamaan, Depag RI, 2004, hlm 174.  Konsep 

multikulturalisme digunakan untuk menjelaskan aktivitas yang bertujuan menumbuhkan kesadaran, 

mengakui kesetaraan, serta merawat keragaman budaya dalam masyarakat. Lihat S. Suparlan, 

Multikulturalisme, Jurnal Ketahanan Nasional, Vol. 7, No. 1, 2002, hlm. 10–11. Namun, dalam 

konteks masyarakat majemuk, kondisi tersebut juga menyimpan kerentanan terhadap berbagai 

persoalan sosial, seperti prasangka, diskriminasi, serta kesenjangan sosial dan ekonomi yang 

berpotensi berujung pada konflik. Lebih lanjut lihat Hari Poerwanto, Kebudayaan dan Lingkungan: 

dalam Perspektif Antropologi, Pustaka Pelajar, 2000, hlm. 128–130. 

80 Zahdi, Implementasi Moderasi Beragama pada Pembelajaran Al-Qur’an di Mushola Nur 

Ahmad, Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama, Vol. 1, No. 1, 2021, hlm. 147. 



29 
 

 
 

Agama RI, di mana moderasi dipandang sebagai pola pikir, sikap, dan perilaku yang 

menempatkan diri pada posisi seimbang dalam praktik keagamaan.81 

Dalam teori sosial, Pandangan terkait moderasi ini sejalan dengan teori 

integrasi sosial yang dikemukakan oleh Emile Durkheim. Ia berpendapat bahwa 

suatu masyarakat dapat tetap bersatu meskipun anggotanya berasal dari individu 

atau kelompok yang berbeda, asalkan ada nilai-nilai bersama serta aturan sosial 

yang mengatur interaksi di antara mereka. Serangkaian norma, ritual, dan 

solidaritas sosial membantu memperkuat identitas kolektif dan menumbuhkan rasa 

memiliki satu sama lain. Ia juga membedakan dua bentuk solidaritas yakni 

solidaritas mekanik, yang terdapat pada masyarakat yang relatif homogen, dan 

solidaritas organik, yang muncul di masyarakat yang heterogen dan saling 

bergantung melalui pembagian peran.82 Moderasi bisa dilihat sebagai penerapan 

teori integrasi sosial, dengan prinsipnya yang mendorong masyarakat untuk 

menjaga keyakinan mereka tapi tetap hidup rukun dengan kelompok yang lainnya 

sehingga bisa hidup berdampingan. 

Selain itu, dalam konteks masyarakat Bali, prinsip moderasi juga tertuang 

dalam ajaran Hindu yang dianut. Salah satu wujud moderasi beragama dalam ajaran 

Hindu adalah Ahimsa, prinsip yang mengajarkan untuk tidak menyakiti makhluk 

hidup lain. Ahimsa merupakan bagian dari Panca Yama Bratha, yaitu lima 

pengendalian diri dasar yang membantu manusia mencapai kebahagiaan lahir dan 

 
81 Kementerian Agama RI, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2019). 
82 Almuarif Almuarif, Silfia Hanani, Indra Devi. “Solidaritas dan Integrasi Sosial dalam 

Konteks Manajemen Pendidikan: Analisis Berdasarkan Teori Émile Durkheim,” Habitus: Jurnal 

Pendidikan Sosiologi dan Antropologi, Vol 8, No. 1, 2024, hlm 18. 



30 
 

 
 

batin. Kata Ahimsa berasal dari bahasa Sansekerta, “A” berarti tidak, dan “himsa” 

berarti menyakiti atau membunuh. Dengan kata lain, Ahimsa menekankan 

penghindaran terhadap segala bentuk kekerasan.83 

Prinsip Ahimsa tercermin dalam berbagai kitab suci Hindu. Dalam 

Bhawadgita XVI-2, Ahimsa diartikan sebagai sikap tidak menyakiti, bebas dari 

amarah, lemah lembut, dan penuh kasih sayang. Kitab Manu Smerti IV.238 

mendorong setiap orang menumbuhkan sifat dharma tanpa melukai makhluk lain, 

sementara Sarasamuccaya Sloka 135 menekankan pentingnya berusaha demi 

kesejahteraan semua makhluk. Intinya, setiap manusia memiliki kewajiban untuk 

menghormati kehidupan dan membiarkan hukum karma berjalan secara alami. Saat 

prinsip Ahimsa diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, baik secara pribadi, 

bermasyarakat, maupun berbangsa, maka kerukunan, kedamaian, dan harmoni 

dalam bingkai NKRI akan terwujud. Hal ini sejalan dengan pesan Mahabharata 

yang berbunyi “Ahimsa parama dharmah”, yang artinya tidak menyakiti adalah 

dharma atau kebajikan tertinggi.84 

Selain itu, Moderasi beragama dalam ajaran Hindu juga dapat dilihat dalam 

konsep ajaran lainnya seperti Tri Kaya Parisudha, Tri Hita Karana, dan Catur 

Paramita.85 Ajaran Tri Kaya Parisudha mengajarkan pentingnya menjaga kesucian 

dalam tiga aspek diri manusia: manacika (pikiran yang baik), wacika (ucapan yang 

 
83 Kementerian Agama Republik Indonesia. “Ahimsa, Wujud dari Moderasi Beragama.” 

Kemenag.go.id, diakses 1 Oktober 2025. 
84 Ibid 
85Desak Made Alit Armini, Moderasi Beragama dalam Ajaran Hindu, 

https://kemenag.go.id/hindu/moderasi-beragama-dalam-ajaran-hindu-5ts2wd, diakses pada 1 

Oktober 2025. 

https://kemenag.go.id/hindu/moderasi-beragama-dalam-ajaran-hindu-5ts2wd


31 
 

 
 

baik), dan kayika (perbuatan yang baik).86 Ketika ketiga hal ini berjalan seimbang, 

hubungan antarindividu akan menjadi harmonis karena setiap orang berusaha 

berpikir positif, berbicara dengan sopan, dan bertindak dengan bijak. Dalam 

kehidupan sosial, prinsip ini mendorong umat Hindu untuk bersikap hati-hati dan 

menghargai perasaan orang lain, sehingga perbedaan tidak menjadi sumber 

pertentangan, melainkan kesempatan untuk saling memahami. 

Selanjutnya, ajaran Tri Hita Karana menegaskan bahwa kebahagiaan sejati 

akan tercapai bila manusia mampu menjaga keseimbangan dalam tiga hubungan 

penting: hubungan dengan Tuhan (Parhyangan), hubungan dengan sesama 

manusia (Pawongan), dan hubungan dengan alam (Palemahan).87 Ajaran ini 

menumbuhkan kesadaran bahwa hidup tidak hanya tentang diri sendiri, tetapi juga 

tentang menjaga harmoni dengan lingkungan sekitar. Dalam konteks moderasi 

beragama, konsep Pawongan menjadi sangat relevan karena menekankan 

pentingnya sikap saling menghormati antarumat beragama. Artinya, moderasi 

bukan tentang mencampuradukkan keyakinan, tetapi tentang bagaimana manusia 

sebagai pemeluk agama bisa hidup rukun di tengah keberagaman. 

Sementara itu, ajaran Catur Paramita memberikan pedoman moral untuk 

menumbuhkan budi pekerti yang luhur melalui empat sikap utama: Maitri 

(bersahabat dan penuh keramahan), Karuna (penuh kasih sayang), Mudita (turut 

berbahagia atas kebahagiaan orang lain), dan Upeksa (tenggang rasa dan toleran).88 

 
86 Ibid. 
87 Ibid. 
88 Ibid. 



32 
 

 
 

Jika nilai-nilai ini dijalankan dalam kehidupan sehari-hari, maka hubungan 

antarindividu dan antaragama akan lebih damai dan saling menghargai. 

Dengan demikian, penulis akan melihat sejauh mana penerapan moderasi 

beragama yang dilakukan oleh masyarakat Bali dalam kehidupan sehari-hari dan 

interaksi sosial yang dilakukan, mulai dari awal kedatangan etnis lain hingga 

berkembang menjadi masyarakat yang multikultural. Selain itu, untuk memperkuat 

konsep penerapan moderasi yang ada di Desa Rama Agung, penulis memberikan 

acuan berdasarkan empat pilar yang menjadi indikator tercapainya moderasi 

beragama. Pilar pertama adalah wawasan kebangsaan, yaitu kesadaran dan 

komitmen terhadap NKRI sekaligus menghargai keberagaman sebagai bagian dari 

identitas bangsa. Pilar kedua adalah toleransi, yang menekankan pentingnya 

menghormati perbedaan keyakinan dan hidup rukun dengan sesama. 

Pilar ketiga adalah anti kekerasan, yang menolak segala bentuk kekerasan 

atas nama agama dan mendorong penyelesaian masalah melalui dialog serta cara-

cara damai. Pilar keempat adalah penghargaan terhadap tradisi, yaitu menghormati 

dan menerima keberagaman budaya lokal yang sejalan dengan ajaran agama 

sebagai bagian dari kekayaan bangsa. Dengan menjalankan keempat pilar ini, 

masyarakat dapat beragama secara moderat, membangun harmoni antarumat 

beragama, dan memperkuat kerukunan sosial di Indonesia.89 Dari pilar inilah, 

 
89 Kementerian Agama Republik Indonesia. “Konsep Moderasi Beragama Kementerian 

Agama pada Dialog Kerukunan Intern Umat Beragama dan Pembinaan Moderasi Beragama Kristen 

Kantor Wilayah Kementerian Agama Provinsi Kepulauan Riau.” Bimas Kristen Kemenag RI, 

diakses 1 Oktober 2025. 



33 
 

 
 

penulis akan menarik benang merah untuk melihat bagaimana bentuk moderasi 

yang dijalankan oleh masyarakat Bali di desa Rama Agung. 

F. Metode Penelitian  

Metode penelitian yakni cara ataupun teknis yang digunakan untuk 

mencapai suatu tujuan penelitian secara efektif dan efisien90. Dalam Penelitian ini 

merupakan penelitian sejarah. Maka, metode penelitian yang akan digunakan ialah 

metode sejarah. Metode sejarah terdiri dari 4 tahapan, yakni Heuristik, kritik, 

interpretasi, dan historiografi.  

a. Heuristik  

Heuristik merupakan tahapan awal dalam penelitian sejarah. Pada tahapan 

ini penulis akan mengumpulkan berbagai informasi ataupun sumber yang sesuai 

dengan fokus penelitian, dalam hal ini mengenai transmigrasi masyarakat Bali. 

Informasi yang didapatkan bisa dilakukan melalui berbagai cara, seperti melihat 

catatan, peninggalan, ataupun mendengarkan kesaksian secara langsung.  

Sumber sejarah dapat diklasifikasikan dalam berbagai bentuk, diantaranya: 

pertama, sumber umum dan sumber khusus adalah jenis sumber yang dilihat dari 

aspek keluasan pengunaannya. Kedua, sumber tertulis dan tidak tertulis adalah jenis 

sumber yang dilihat dari tertulis atau tidaknya sumber. Ketiga, sumber primer dan 

sumber sekunder adalah jenis sumber sejarah yang dilihat dari aspek siapa dan 

kapan menyampaikannya.91 

 
90 Dudung Abdurrahman, Metode Penelitian Sejarah Islam, Yogyakarta: Penerbit Ombak, 

2011, hlm, 103. 
91 A. Dalim, Metode Penelitian Sejarah, Yogyakarta: Ombak, 2012, hlm. 47-50. 



34 
 

 
 

Dalam penelitian ini, penulis melihat sumber yang digunakan dari aspek 

sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer adalah adalah sumber sejarah 

yang direkam dan disaksikan secara langsung oleh pelaku sejarah, sedangkan 

sumber sekunder ialah sumber sejarah yang disampaikan atau ditulis oleh seseorang 

yang bukan pelaku dalam peristiwa sejarah. Sumber sekunder dapat disampaikan 

berkat kesaksian orang lain yang merasakan langsung peristiwa sejarah. 

Sumber primer dalam penelitian ini penulis bagi kedalam dua bentuk, 

sumber primer yang tertulis dan sumber primer berdasarkan kesaksian pelaku 

sejarah. Sumber primer yang tertulis dapat berupa arsip yang resmi dari pemerintah, 

seperti Undang-Undang, surat Keputusan pemerintah, dan lain sebagainya. Adapun 

arsip yang tidak resmi dari pemerintah dapat berupa koran, foto-foto masyarakat 

Bali, dan lain sebagainya. Sumber primer berdasarkan kesaksian dapat penulis 

peroleh melalui proses wawancara informan yang mengalami langsung 

transmigrasi masyarakat Bali pada periode 1963. Informan kunci dalam penelitian 

ini yakni Bapak Nyoman Sutirka dan Bapak Ketut Swika. Kedua informan tersebut 

merupakan orang yang merasakan langsung transmigrasi Bali pada tahun 63, 

terlebih Bapak Nyoman Sutirka ikut terlibat dalam pemerintahan desa, yang mana 

beliau menjabat selama 2 periode, dari tahun 1999 sampai 2009 dan lanjut lagi dari 

tahun 2014-2015. Selanjutnya ada Ibu Wayan Sukerni dan Ibu Iluh Sariati yang 

juga transmigran Bali pada masa awal kedatangan. Informan pendukung dalam 

penelitian ini diantaranya masyarakat Bali yang memiliki kaitan erat dengan 

transmigrasi, seperti anak dari masyarakat Transmigran, seperti Bapak Ketut Name, 

Ibu Ketut Nitri yang sekarang menjadi kepala dusun dari perwakilan Hindu, Bapak 



35 
 

 
 

Gede Rumania yang saat ini sebagai kepala adat Agama Hindu. Kemudian ada juga 

Bapak Suhardi selaku pengurus FPUB (Forum Perwakilan Umat Beragama) dari 

agama islam dan sekaligus pensiunan pegawai transmigrasi yang diletakkan di Desa 

Rama Agung. Lebih lanjut, penulis juga mengambil pandangan dari masyarakat 

pendatang, seperti Ibu Damaris dan Christina. Selain itu, pandangan dari anak muda 

juga diperlukan, seperti Burliyan dan Mutia yang juga lahir dan dibesarkan di Desa 

Rama Agung. 

Selain sumber primer yang menjadi fokusan penulis, terdapat juga sumber 

sekunder yang menjadi pendukung dalam penelitian ini. Beberapa sumber sekunder 

dalam penelitian ini dapat berupa tulisan-tulisan yang merujuk kepada kehidupan 

transmigrasi masyarakat Bali, diantaranya: jurnal, buku, skripsi, dan lain 

sebagainya. Sumber-sumber tersebut dapat diperoleh melalui internet dan 

perpustakaan yang ada di Universitas Andalas.  

b. Kritik sumber 

Setelah mengumpulkan data ataupun sumber ditahapan sebelumnya, maka 

data-data tersebut kemudian dikritik ataupun diuji kebenarannya. Dalam menguji 

kebenarannya, penulis menggunakan dua cara, kritik eksternal dan internal. Kritik 

eksternal digunakan untuk menguji keaslian atau autensitas dari sumber sejarah 

yang dikumpulkan.92 Beberapa pertanyaan dasar yang penulis ajukan dalam kritik 

eksternal diantaranya: apakah sumber ini asli atau palsu? kapan dan di mana sumber 

ini dibuat? siapa yang membuatnya? bagaimana kondisi fisik sumber tersebut? dan 

 
92 Kuntowijoyo, Pengantar Ilmu Sejarah, Yogyakarta: Tiara Wacana, 2005, hlm. 77. 



36 
 

 
 

lain sebagainya. Setelah sumber yang dikumpulkan tersebut benar keasliannya, 

maka penulis akan melihat sejauh mana isi dari sumber tersebut dapat dipercaya, 

atau memiliki kredibilitas yang tinggi melalui kritik internal.93 Sama halnya seperti 

kritik eksternal, dalam kritik internal penulis juga mengajukan berbagai pertanyaan 

dasar diantaranya: apakah isi sumber itu dapat dipercaya? apakah penulisnya saksi 

mata atau hanya mendengar dari orang lain? apakah ada kemungkinan memihak 

atau melebih-lebihkan ?. 

c. Interpretasi 

Setelah penulis mendapatkan berbagai data-data dari sumber sejarah, 

kemudian data tersebut akan dianalisis melalui tahapan interpretasi. Pada tahap ini 

penulis akan menyatukan berbagai data tersebut dan kemudian dikaitkan dengan 

berbagai peristiwa yang terjadi pada periode tertentu, khusus dalam penelitian ini 

berkisaran tahun 1963-2023. Setelah itu, penulis akan membuat kesimpulan dari 

data dan peristiwa yang berkaitan, sehingga data tersebut menjadi sebuah fakta 

sejarah. 

Adanya proses interpretasi membuat penulis dapat memahami peristiwa 

sejarah secara mendalam. Tidak hanya menyusun peristiwa secara kronologis, 

tetapi dapat membantu berusaha memahami sebab, akibat, makna, serta hubungan 

antara satu peristiwa dengan peristiwa lain dalam konteks sosial, budaya, ekonomi, 

dan lain sebagainya. 

d. Historiografi   

 
93 Ibid. 



37 
 

 
 

Historiografi merupakan bagian paling akhir dalam penulisan sejarah, yang 

mana penulis akan memaparkaan atau menuliskan hasil dari penelitian yang telah 

dilakukan sebelumnya. Hal ini senada dengan Daliman, bahwa tahapan 

historiografi secara umum dapat dikatakan sebagai penulisan, pemaparan dan 

pelaporan hasil sebuah penelitian yang telah melalui tahapan metode sejarah, dan 

hasil yang dipaparkan tersebut sama seperti hasil penelitian ilmiah lainnya.94  

G. Sistematika penulisan 

Sistematika penulisan digunakan untuk membuat penelitian ini menjadi 

lebih rapi dan tentunya terstruktur. Adapun dalam penelitian ini terdiri dari 5 bab, 

yakni: 

BAB I: pada bab ini terdiri dari Latar Belakang, Rumusan dan ruang 

lingkup masalah, tujuan penelitian, tinjauan pustaka, kerangka analisis, metode 

penelitian, dan sistematika penulisan. 

BAB II: pada bab ini akan membahas tentang gambaran umum transmigrasi 

masyarakat Bali: sejarah transmigrasi di Indonesia, Transmigrasi Bali di Indonesia 

yang salah satu tujuannya Rama Agung, kemudian menggambarkan kondisi 

geografis Rama Agung sebagai daerah tujuan transmigrasi di Indonesia, 

menjelaskan kehidupan awal masyarakat Bali di Rama Agung, serta interaksi 

masyarakat multietnis di Rama Agung. 

 
94 A. Dalim, op.cit., hlm. 52. 



38 
 

 
 

BAB III: Pada bab ini terdiri dari Pelestarian budaya di Desa Rama Agung 

yang meliputi: Sistem kasta, Bahasa, dan sistem keagamaan dan upacara adat. 

Kemudian pada bab ini juga melihat kontribusi budaya Bali terhadap kehidupan 

ditengah masyarakat multikulturalisme. 

BAB IV: Pada bab ini akan membahas tentang proses lahirnya moderasi 

beragama yang berakar dari masyarakat transmigrasi Bali, kemudian nilai-nilai 

yang diterapkan dalam kehidupan sehari-hari, dan peran pemerintah dalam menjaga 

kerukunan di Rama Agung. 

BAB V: bab ini merupakan bagian terakhir dari penelitian penulis, dimana 

pada bab ini terdapat kesimpulan dari penelitian yang telah dilakukan.  


