BAB IV
PENGAKUAN DAN PERLINDUNGAN HUKUM TANAH ADAT

DI NEGERI SEMBILAN MALAYSIA

A. Adat di Negeri Sembilan

Negeri Sembilan memiliki kekhasan dalam sistem hukumnya karena
menerapkan Adat Perpatih yang berakar pada tradisi Minangkabau. Sistem ini
menempatkan tanah sebagai milik komunal suku dan diwariskan melalui garis
keturunan ibu, dengan perempuan berperan sebagai pemegang amanah pusaka.
Pengakuan terhadap struktur adat tersebut menjadikan Adat Perpatih sebagai
dasar pengaturan kepemilikan tanah dan legitimasi pengambilan keputusan
melalui musyawarah dalam masyarakat Negeri Sembilan.’®. = Malaysia
mengadopsi sistem hukum ganda yang terdiri dari common law dan customary
law di tingkat negeri.'®® Dalam konteks Negeri Sembilan, Land Enactment
(Customary Tenure) 1960 memperkuat status tanah adat perempuan sebagai
kategori hukum tersendiri.’® Meskipun sistem nasional berbasis Torrens
menekankan sertifikasi formal, tanah adat di Negeri Sembilan tidak dapat
dipindah tangankan tanpa izin lembaga adat.®> Menurut Halid dan koleganya
(2024), formalitas pendaftaran tanah tidak selalu meningkatkan tenure security,
karena masyarakat lebih mempercayai lembaga adat sebagai penjaga legitimasi
sosial. Hal ini sejalan dengan temuan Monson (2025) bahwa dalam konteks

global, sistem pluralistik yang menggabungkan hukum adat dan formal justru

182
183
184
185

Buyong Adil, Sejarah Negeri Sembilan (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1971), 3-5.
A. Harding, The Common Law in Malaysia and Singapore (Singapore: LexisNexis, 2024), 211.
Land Enactment (Customary Tenure) 1960, Negeri Sembilan.

Wawancara dengan Buya Gusrizal Gazahar Dt. Palimo Basa, 2025.

Lihat juga Sahid and Ahmad, “Tanah Adat,” 130.

78



menghasilkan stabilitas jangka panjang jika dikelola secara setara.'® Di sisi lain,
Malaysia juga menampilkan dimensi hukum Islam dalam pewarisan tanah adat.
Negeri Sembilan berhasil mengintegrasikan prinsip faraid secara selektif tanpa
menegasikan garis keturunan matrilineal, sehingga menghasilkan bentuk
kompromi sosial antara hukum Islam dan adat.’®” Sahid dan Ahmad (2024)
menilai bahwa hibriditas ini adalah contoh keberhasilan legal pluralism yang
tidak hanya mempertahankan tradisi, tetapi juga memperkuat legitimasi negara
terhadap sistem lokal.'®® Namun demikian, seperti di Indonesia, tantangan
terbesar adalah modernisasi dan tekanan pasar tanah. Urbanisasi menyebabkan
sebagian tanah adat di Negeri Sembilan berubah fungsi, sementara generasi
muda mulai meninggalkan desa.'®® Meskipun demikian, lembaga adat masih
berperan menjaga batas-batas normatif kepemilikan dan melindungi prinsip
bahwa tanah adat tidak boleh keluar dari suku.™® Intinya, baik Minangkabau
maupun Negeri Sembilan memperlihatkan pola yang serupa: adat menjadi
sumber hukum yang hidup (living law) dan berfungsi menjaga stabilitas sosial di
tengah penetrasi hukum negara dan ekonomi modern. Pengakuan terhadap hak
ulayat dan tanah adat perempuan memperlihatkan bahwa sistem tradisional
memiliki kapasitas adaptif dalam menghadapi modernisasi hukum.™*

Dalam perspektif teoritis, pluralisme hukum di kedua wilayah ini
menegaskan tesis Monson (2025) bahwa “keamanan tenurial tidak hanya

bergantung pada hukum formal, tetapi juga pada jaringan sosial, moralitas, dan

1% S N. Halid et al., “Exploring Legal Tenure Security in Malaysia: Does Formal Registration
Matter?,” Cogent Social Sciences 10, no. 1 (2024): 6-7.

187 Monson, “Land Tenure,” 105.

188 Sahid and Ahmad, “Tanah Adat,” 132.

'8 Halid et al., “Exploring Legal Tenure Security,” 9.

1% Sahid and Ahmad, “Tanah Adat,” 135.

9! Kimura and McCarthy, “Perils of Legal Formalism,” 92.

79



kepercayaan yang menopang hukum adat.”*® Dengan demikian, keberlanjutan
hukum pertanahan adat bukan ditentukan oleh kodifikasi, melainkan oleh sejauh
mana negara menghormati logika sosial yang membentuknya.'*® Oleh karena itu,
pelajaran yang dapat ditarik ialah bahwa baik Indonesia maupun Malaysia
membutuhkan model integrasi hukum adat yang bersifat dinamis dan
partisipatif, di mana masyarakat adat tidak hanya menjadi objek perlindungan,
tetapi juga subjek pembentuk hukum.***

Struktur hukum adat Minangkabau dan Negeri Sembilan mencerminkan
kesamaan genealogis dan nilai moral yang berakar dari sistem Adat Perpatih,
namun keduanya berkembang dalam konfigurasi negara yang berbeda. Jika
Minangkabau membentuk sintesis antara hukum adat, hukum Islam, dan hukum
nasional melalui UUPA 1960, maka Negeri Sembilan mengadaptasi warisan
yang sama dalam sistem federasi Malaysia melalui Enakmen Customary Tenure
1909 dan National Land Code 1965.'® Dengan demikian, keduanya
merepresentasikan dua jalur formalisasi hukum adat: Indonesia dengan
pendekatan integratif dalam kerangka unifikasi nasional, dan Malaysia dengan
pendekatan diferensiasi hukum negeri (state-based legal pluralism).'*®
Asal-usul nama “Negeri Sembilan” merujuk kepada sembilan luak atau

daerah adat yang membentuk konfederasi politik di bawah naungan Adat

Perpatih: Sungai Ujong, Rembau, Johol, Jelebu, Inas, Ulu Muar, Terachi,

192
193
194
195

Monson, “Land Tenure,” 108
Tamanaha, Understanding Legal Pluralism, 93.
Iswari et al., “Ulayat Land Disputes,” 51.

A. Harding, The Common Law in Malaysia and Singapore (Singapore: LexisNexis, 2024), 209—

210.

196

R. Monson, “Land Tenure, Climate Adaptation and Legal Pluralism in a Changing World,” Land

Use Policy 152 (2025): 101.

80



Gunung Pasir, dan Jelai'®’. Masing-masing luak dipimpin oleh penghulu yang
memiliki otonomi adat, namun tunduk pada kesepakatan kolektif untuk
mengakui seorang Yang di-Pertuan Besar sebagai simbol kesatuan negeri.
Pembentukan struktur ini merupakan hasil dari migrasi besar orang
Minangkabau ke Semenanjung Melayu antara abad ke-14 hingga ke-18.

Migrasi tersebut terjadi karena faktor ekonomi dan politik: pencarian lahan
pertanian baru serta tekanan dari kerajaan tetangga di Sumatera. Barbara Watson
Andaya menyebut fenomena ini bukan sekadar perpindahan fisik, melainkan
“the transplantation of a sociopolitical system based on matrilineal solidarity
and adat law.”® Para perantau ini membawa sistem Adat Perpatih dan
menyesuaikannya dengan lingkungan baru yang lebih plural dan terhubung
dengan dunia Melayu. Ketika suku-suku Minangkabau di Semenanjung telah
menetap, mereka membentuk persekutuan adat yang memerlukan kepemimpinan
bersama. Sekitar pertengahan abad ke-18, para penghulu mengutus delegasi ke
Pagaruyung untuk memohon seorang raja. Permintaan ini diterima, dan
dikirimlah Raja Melewar, seorang bangsawan Minangkabau, yang kemudian
diangkat menjadi Yang di-Pertuan Besar pertama pada tahun 1773 dengan restu
Sultan Siak Sri Indrapura®®.

Peristiwa ini menandai berdirinya Negeri Sembilan sebagai kerajaan adat
berdaulat dengan sistem pemerintahan berbasis musyawarah — Undang Yang
Empat (Johol, Rembau, Sungai Ujong, Jelebu) berperan memilih raja, sementara
rakyat di bawah struktur suku dan luak menjalankan hukum adat. Sejarawan J.

M. Gullick menilai sistem ini sebagai “one of the few surviving indigenous

Barbara Watson Andaya, To Live as Brothers: Southeast Sumatra in the Seventeenth and

Eighteenth Centuries (Honolulu: University of Hawaii Press, 2016), 170-172.

Shamsuddin bin Ahmad, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025.
Muhammad Ridwan bin Erizal, wawancara oleh 1zmi Waldani, Seremban, 2025

81



political structures in the Malay world that balances adat legitimacy with

modern  constitutionalism.”>®

Dengan kata lain, Negeri Sembilan
mempraktikkan demokrasi adat jauh sebelum sistem parlemen modern
terbentuk. Keunikan ini juga tercermin dalam pandangan para tokoh adat. Drs.
Shamsuddin bin Ahmad, Pengarah Lembaga Muzium Negeri Sembilan,
menjelaskan dalam wawancara:
“Negeri Sembilan berdiri atas adat dan restu. Raja boleh berganti, tapi adat
tidak boleh diganti. Selagi-adat dijaga, negeri ini tetap berdaulat.”?*

Pernyataan tersebut menegaskan bahwa legitimasi politik di Negeri
Sembilan tidak bersumber dari penaklukan atau garis keturunan semata,
melainkan dari pengakuan adat dan kesepakatan moral masyarakat. Adat
Perpatih berfungsi sebagai sumber kedaulatan yang menata struktur sosial
berlapis—Undang, Lembaga, Buapak, Perut, dan Suku—dengan kepemimpinan
kolegial berbasis amanah, bukan otoritas, sebagaimana dijelaskan oleh
Muhammad Ridwan bin Erizal, Setiausaha Pertubuhan Kebajikan Masyarakat
Minang Negeri Sembilan (PKMMNS).,
“Di sini, kuasa bukan pada orang yang kuat, tetapi pada orang yang amanah.
Undang menjaga negeri, Buapak menjaga suku, dan Bundo Kanduang menjaga
marwah. 2%

Struktur ‘ini menegaskan bahwa hukum adat bukan hierarki kekuasaan,
melainkan jaringan moral yang mengatur keseimbangan sosial. Peranan

perempuan dalam sistem ini sangat penting. Mereka mewarisi tanah pusaka,

bukan sebagai pemilik mutlak, tetapi sebagai pemegang amanah suku. Hal ini

2% Bundo Kanduang Negeri Sembilan, wawancara oleh 1zmi Waldani, Seremban, 2025
201 Mualimin Mochammad Sahid, wawancara oleh 1zmi Waldani, Seremban, 2025.

202 Muhammad Ridwan bin Erizal, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025

82



memastikan bahwa tanah tidak berpindah keluar dari garis keturunan. Dalam
wawancara, Bundo Kanduang Negeri Sembilan menegaskan:

“Perempuan itu benteng adat. Kalau tanah hilang dari tangan perempuan,
hilanglah marwah suku.”?*

Prinsip ini memperlihatkan kedalaman falsafah hukum adat yang
menempatkan perempuan sebagai penjaga nilai dan kesinambungan sosial.
Dalam terminologi hukum Islam, sistem ini sejajar dengan prinsip al-‘adah
muhakkamah bahwa adat yang tidak bertentangan dengan syariat dapat dijadikan
dasar hukum. Sebagaimana dinyatakan oleh Assoc. Prof. Dr. Mualimin
Mochammad Sahid:

“Adat Perpatih tidak menyalahi syarak. la adalah bentuk kearifan lokal yang
menegakkan magasid syariah menjaga harta, menjaga keturunan, dan menjaga
marwah.”?**

Dengan demikian, pluralisme hukum di Negeri Sembilan bukan sekadar
toleransi simbolik, tetapi pengakuan substantif terhadap sistem hukum adat yang
hidup berdampingan dengan hukum negara. Sebagaimana dinyatakan oleh
Hooker, “Adat remains the most persistent normative order in the Malay world,
bridging local ethics and modern law.”"* Hubungan genealogis Negeri Sembilan
dengan Minangkabau serta legitimasi Pagaruyung-Siak membentuk model
pluralisme hukum Melayu yang menempatkan adat, syarak, dan negara dalam
hubungan yang harmonis. Adat berfungsi sebagai sumber identitas dan
kedaulatan sosial, Islam memberi legitimasi moral, dan negara menyediakan

perlindungan hukum, sehingga melahirkan sistem hukum yang hidup dan

adaptif. Melalui Adat Perpatih, Negeri Sembilan menunjukkan bahwa hukum

2% Bundo Kanduang Negeri Sembilan, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025.
2%% Mualimin Mochammad Sahid, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025

83



adat dapat terinstitusionalisasi dalam negara modern tanpa kehilangan nilai

moralnya, serta berfungsi sebagai instrumen keadilan sosial dan legitimasi

politik.

B. Pengakuan Tanah Adat di Negeri Sembilan

Pengakuan tanah adat Perpatih bersifat inheren karena melekat pada
komunitas adat dan dijaga oleh Undang, Lembaga, serta Buapak sebagai pemegang
amanah, sehingga sah secara adat tanpa pencatatan administratif. Menurut Assoc.
Prof. Dr. lzawati Wook, pengkanunan Enakmen Pemegangan Adat 1909 menjadi
tonggak penting yang memberi dasar tertulis bagi keberlanjutan aturan adat
Perpatih.® Pengakuan atas tanah adat di Negeri Sembilan menunjukkan karakter
khas karena Adat Perpatih—yang berlandaskan sistem kekerabatan matrilineal—
diintegrasikan secara formal ke dalam sistem hukum negara bagian.’®® Tanah pusaka
perempuan dipertahankan sebagai kepemilikan komunal yang diwariskan melalui
garis ibu, sementara pengelolaannya diakui dan dicatat dalam kerangka hukum
pertanahan berdasarkan National Land Code 1965. Model ini menempatkan
perempuan sebagai penjaga kesinambungan pusaka, dengan negara berperan
memberikan kepastian administratif tanpa menghapus legitimasi adat.?*’
Sejak Customary Tenure Enactment 1909disusul Enakmen Pemegangan Adat

Bab 215 (1960) Negeri Sembilan menempatkan customary land sebagai kategori
hukum tersendiri di luar freehold dan leasehold.*® Dengan begitu, negara bagian
mengakui bahwa ada “dunia normatif” yang berbeda dari kepemilikan individual,
yakni kepemilikan komunal yang ditata oleh adat, diwariskan melalui garis ibu, dan

diawasi oleh struktur adat berlapis (Undang Yang Empat, Lembaga, Buapak/Perut,

29% Wawancara lansung dengan peneliti, Kampus USIM, Negeri Sembilan Malaysia, 2025

296 National Land Code (Malaysia) 1965.

97 Ibid.; lihat juga M.B. Hooker, Adat Law in Modern Indonesia (Kuala Lumpur: Oxford University
Press, 1978), 73-90.
298 Enakmen Customary Tenure Negeri Sembilan 1909; Enakmen Pemegangan Adat Bab 215 (1960).

84



hingga Bundo Kanduang). Pengakuan formal ini memberi dasar bagi pendaftaran
dalam Customary Title Register, sekaligus menyediakan perangkat administratif
(catatan, caveat, dan pengawasan perubahan status) agar tanah adat tidak hilang
ditelan pasar tanah modern. Namun, seperti diingatkan Dr. lzawati Wook dalam
wawancara lapangan, “pengkanunan ini menjadikan adat yang lentur menjadi statik,
kerana ia diikat oleh teks undang-undang,” terutama karena perlindungan yang pada
praktiknya cenderung tertutup: bidang tanah yang belum berstatus adat sebelum
tonggak tahun 1960 sulit diperluas cakupannya.’®® Pernyataan ini menyoroti
paradoks pengakuan: ketika adat masuk ke dalam teks undang-undang untuk
memperoleh kepastian, ia berisiko kehilangan fleksibilitasnya sebagai living law.

Pengakuan itu juga bertumpu pada asas nilai: “adat bersendikan syarak,
syarak bersendi Kitabullah.” Dalam wawancara, Assoc. Prof. Dr. Mualimin
Mochammad Sahid menekankan bahwa “Adat Perpatih ialah adat yang bersendi
syarak bukan dua hukum yang bertentangan, melainkan dua jalan menuju
keadilan.”®*° Kaidah fikih al-‘adah muhakkamah memberi landasan normatif bahwa
adat yang tidak bercanggah dengan syarak dapat dijadikan sumber hukum.?*! Dari
sisi maqasid, struktur pewarisan matrilineal yang menjaga tanah tetap di tangan
perempuan adat tidak bertentangan dengan prinsip hifz al-nasl (menjaga keturunan)
dan hifz al-mal (menjaga harta), sepanjang muamalahnya dipandu musyawarah dan
tidak menzalimi pihak lain. Dengan fondasi ini, pengakuan legal atas customary land
memperoleh legitimasi moral-keagamaan, bukan semata administratif.

Dimensi sosial-institusional pengakuan juga terang dalam struktur adat.

Muhammad Ridwan bin Erizal menjelaskan, “Undang dan Lembaga menjaga undang

299 1zawati Wook, wawancara lapangan dengan penulis, Negeri Sembilan
%1% Mualimin Mochammad Sahid, wawancara lapangan dengan penulis, Negeri Sembilan/Seremban
2" Wahbah al-Zuhayli, Usil al-Figh al-Islami, vol. 2 (Damascus: Dar al-Fikr, 1986), 833-35.

85



negeri, Buapak menjaga suku, dan Bundo menjaga marwah keluarga. Semua saling
terkait; tidak ada yang lebih tinggi daripada amanah.”®** Di sini, recognition
(Honneth) dapat dibaca sebagai perjuangan untuk diakui dalam tiga lingkup:
penghargaan (marwah dan kehormatan perempuan sebagai trustee pusaka), hak
(legal personality komunitas suku di hadapan pejabat tanah), dan solidaritas (rasa
memiliki bersama atas tanah sebagai amanah antargenerasi).*® Pengakuan formal
tanpa pengakuan sosial hanya melahirkan teks dingin; sebaliknya, pengakuan sosial
tanpa perangkat formal rentan melemah ketika berhadapan dengan pasar tanah,
urbanisasi, dan instrumentasi hukum pengambilalihan (misalnya Land Acquisition
Act 1960). Karena itu, Negeri Sembilan meneguhkan pengakuan pada dua sumbu:
sumbu adat (musyawarah, buapak, bundo, Lembaga, Undang) dan sumbu
administratif (register, caveat, State Authority).

Pengakuan itu memperoleh kedalaman historis dari arsip dan narasi yang
dirawat Lembaga Muzium Negeri Sembilan. Drs. Shamsuddin bin Ahmad
menuturkan bahwa legitimasi politik Negeri Sembilan tidak hanya berasal dari
kolonial atau perlembagaan modern, melainkan dari restu Pagaruyung dan izin
Sultan Siak ketika Raja Melewar diangkat pada 1773.2** Jejak sejarah ini membentuk
semacam sovereignty by recognition kedaulatan yang tumbuh dari pengakuan antar-
entitas adat dan kerajaan Melayu yang hingga kini menjadi “modal simbolik™ bagi
tatanan adat ketika bernegosiasi dengan negara modern. la - memperlihatkan bahwa
pengakuan tidak lahir dari nir-sejarah, melainkan dari ingatan kolektif yang memberi

bobot legitimasi pada struktur adat kontemporer.

12 Muhammad Ridwan bin Erizal, wawancara lapangan dengan penulis, Negeri Sembilan, n.d.

(catatan penulis).

213 Axel Honneth, The Struggle for Recognition: The Moral Grammar of Social Conflicts (Cambridge:
Polity Press, 1995), 92-130.

214 shamsuddin bin Ahmad, wawancara lapangan dengan penulis, Lembaga Muzium Negeri Sembilan

86



Meski demikian, para narasumber juga menandai tantangan. Dr. lzawati
mengingatkan, “anak muda hari ini lebih kenal akta daripada adat,” menunjuk pada

jurang generasi dalam literasi adat.?*®

Modernisasi mengubah hubungan orang muda
dengan tanah dengan mobilitas ekonomi, urbanisasi, dan insentif pasar yang tak
selalu sejalan dengan non-alienability tanah pusaka. Di sinilah kebijakan pengakuan
perlu melampaui pendekatan “penjagaan daftar” semata. Pertama, perlu ada protocol
partisipasi free, prior and informed consent (FPIC) versi adat agar setiap rencana
perubahan guna/hasil melewati musyawarah berjenjang dan dicatat di register.
Kedua, perlu pembaruan enakmen yang membuka ruang “aktivasi bukti” (evidence-
based activation) bagi bidang tanah yang secara sosial-genealogis terbukti sebagai
pusaka, walau belum sempat didaftarkan sebelum tonggak 1960. Upaya ini dapat
dilakukan dengan memadukan bukti sejarah (silsilah suku, risalah adat, peta lama)
dan bukti sosial kontemporer (pemetaan partisipatif, kesaksian komunitas) yang
diverifikasi pejabat tanah bersama Lembaga/Undang. Ketiga, literasi adat perlu
diperbarui: dokumentasi precedent adat, pedoman keputusan Lembaga, dan case-
notes register akan memperkaya common sense administratif agar tidak sekadar
bergantung pada black-letter law.

Dalam komparasi regional, pengakuan Negeri Sembilan menampilkan model
delegated pluralism: adat diakui dalam kerangka otoritas negeri, sehingga negara
bagian memegang kunci pengesahan dan pengawasan.”*® Model ini berbeda dari
Sumatera Barat—yang cenderung autonomous pluralism—tetapi keduanya bertemu

pada tujuan yang sama: menjaga amanah komunal dan marwah perempuan adat. Dari

sudut teori, kombinasi recognition—interlegality menjelaskan mengapa pengakuan

215 |zawati Wook, wawancara lapangan dengan penulis

Bandingkan dengan kerangka pengakuan di Indonesia: Undang-Undang No. 5 Tahun 1960
(UUPA) Pasal 3; Putusan MK No. 35/PUU-X/2012.

216

87



Negeri Sembilan tetap bertahan: tradisi memberi isi normatif (komunalitas,
musyawarah, non-alienability), sementara negara memberi bentuk legal (kategori
tanah, register, due process administratif). Keduanya saling mengikat: tanpa tradisi,
pengakuan kehilangan ruh; tanpa negara, pengakuan kehilangan daya mengikat
eksternal. Akhirnya, pengakuan di Negeri Sembilan adalah praktik pluralisme yang
hidup: ia tidak membekukan adat, tetapi juga tidak membiarkan adat terombang-
ambing tanpa kepastian. Seperti dirangkum Bundo Kanduang dalam wawancara,
“Selagi adat dijaga dan perempuan memegang amanah, negeri ini tidak akan hilang
akalnya.”®"" Kalimat ini merangkum esensi pengakuan: melindungi trust komunal
yang menyeberangkan martabat (marwah), kesinambungan keturunan, dan
keseimbangan sosial ke generasi berikutnya dengan perangkat hukum negeri sebagai
pagar, dan musyawarah adat sebagai jantungnya.

Malaysia—khususnya Negeri Sembilan—mengakui tanah adat Perpatih
melalui instrumen hukum tertulis seperti Customary Tenure Enactment (Cap. 215),
yang menempatkan tanah adat sebagai kepemilikan khusus (customary tenure) dalam
sistem hukum formal. Pengakuan ini bersifat inkorporatif, karena negara
menginstitusionalisasikan karakter komunal tanah adat tanpa meniadakannya,
sehingga hukum adat dan hukum negara berjalan paralel dalam kerangka
kewenangan negara bagian. Sistem tanah adat Perpatih di Negeri Sembilan tidak
dapat dipahami secara utuh tanpa memahami terlebih dahulu struktur sosial dan
pemerintahan adat yang menopangnya. Dalam konteks ini, Adat Perpatih bukan
hanya sebuah sistem pewarisan harta, melainkan juga satu bentuk tata pemerintahan
tradisional yang berasaskan musyawarah, amanah, dan komunalisme. Struktur sosial

ini telah terbentuk secara berlapis sejak masa migrasi Minangkabau ke Semenanjung

17 Bundo Kanduang, wawancara lapangan dengan penulis, Negeri Sembilan

88



Tanah Melayu pada abad ke-15 hingga ke-17 dan kemudian dimantapkan dalam

bentuk lembaga adat formal setelah berdirinya kerajaan Negeri Sembilan pada tahun

1773.

1. Hierarki dan Struktur Pemerintahan Adat

Struktur pemerintahan adat di Negeri Sembilan berbentuk hierarki sosial yang

berlapis dan bersifat kolektif. Hierarki ini terdiri dari beberapa tingkatan utama:

Yang di-Pertuan Besar, Undang Yang Empat, Lembaga, Buapak, Perut, dan

Suku. Setiap tingkatan memiliki fungsi sosial dan hukum yang saling terkait dan

tidak dapat dipisahkan.

a.

Yang di-Pertuan Besar Negeri Sembilan berfungsi sebagai simbol
kedaulatan negeri yang diangkat oleh Undang Yang Empat.
Kedudukannya bukan raja mutlak, tetapi primus inter pares (yang utama
di antara yang sederajat).

Undang Yang Empat (dari Rembau, Sungai Ujong, Jelebu, dan Johol)
berperan sebagai pemegang kuasa adat tertinggi di wilayah masing-
masing, bertugas menegakkan adat, mengesahkan pelantikan, dan
menyelesaikan pertikaian antar-suku.

Lembaga Adat menjadi penghubung antara Undang dan masyarakat suku,
menjaga pelaksanaan hukum adat pada tingkat kampung.

Buapak ialah pemimpin suku atau keluarga besar (lineage head) yang
berfungsi sebagai penjaga nilai dan penentu keputusan dalam urusan tanah
adat, pewarisan, dan pernikahan.

Perut dan Suku adalah unit dasar sosial yang mengikat seluruh anggota

melalui garis keturunan ibu (matrilineal descent).

89



Menurut Muhammad Ridwan bin Erizal, Setiausaha Pertubuhan Kebajikan
Masyarakat Minang Negeri Sembilan (PKMMNS), sistem berlapis ini
mencerminkan keseimbangan antara otoritas dan kolektivitas. la menegaskan,

“Dalam adat, tidak ada satu orang yang berkuasa mutlak. Setiap keputusan

mesti dimusyawarahkan. Undang tidak boleh bertindak tanpa Lembaga, dan

Lembaga mesti berbincang dengan Buapak dan Bundo Kanduang. Ini

memastikan keadilan berjalan dari bawah ke atas.”

Struktur yang bersifat deliberatif ini menjadikan sistem pemerintahan adat
Perpatih sebagai bentuk demokrasi tradisional yang unik di dunia Melayu. la

berfungsi bukan hanya dalam bidang sosial, tetapi juga dalam pengurusan tanah,

pewarisan, dan penyelesaian sengketa adat.

2. Fungsi Sosial dan Yuridis dalam Adat Perpatih
Fungsi sosial-adat dalam sistem Perpatih tidak semata-mata menjaga tatanan
moral, tetapi juga memiliki dimensi hukum yang kuat. Setiap tingkatan dalam
hierarki adat memainkan peranan dalam proses pengakuan dan perlindungan hak
atas tanah adat.

a. Buapak berfungsi sebagai saksi hidup dan penjaga sejarah tanah
pusaka. la memastikan bahwa hak-hak anggota suku dilindungi dan
tidak terjadi pelanggaran amanah.

b. Lembaga bertugas menafsirkan hukum adat, menjadi semacam
lembaga arbitrase yang menyelesaikan perselisihan antar-keluarga
atau antar-suku.

c. Undang memiliki otoritas akhir dalam menegaskan keputusan adat
yang bersifat publik dan mengikat, terutama dalam perkara tanah,

pewarisan, dan pelantikan pemimpin adat.

90



Ridwan bin Erizal menjelaskan bahwa struktur ini sebenarnya berfungsi
sebagai sistem hukum alternatif di luar mahkamah negara.

“Kalau ada sengketa tanah pusaka, kami tidak terus ke mahkamah. Buapak

dan Lembaga akan bermesyuarat dahulu. Keputusan mereka selalunya

diterima oleh semua pihak kerana berpaksikan kebenaran dan silaturrahim.”

Sistem ini menunjukkan bahwa hukum adat masih berfungsi sebagai

mekanisme dispute resolution yang efektif, selaras dengan prinsip restorative

justice dalam hukum modern.

Peranan PKMMNS dan Lembaga Bundo Kanduang
Peranan lembaga sosial seperti Pertubuhan Kebajikan Masyarakat Minang
Negeri Sembilan (PKMMNS) menjadi penting dalam menjaga kesinambungan
adat di tengah perubahan sosial. PKMMNS berfungsi sebagai wadah koordinasi
bagi masyarakat Minangkabau rantau di Negeri Sembilan yang ingin memelihara
adat dan memperkukuh jaringan sosial dengan tanah asal mereka di Sumatera
Barat.
Muhammad Ridwan menjelaskan bahwa PKMMNS memainkan tiga fungsi
utama:
a. Pendidikan dan advokasi adat, melalui seminar dan bengkel tentang sejarah
serta fungsi tanah adat;
b. Kebajikan sosial, membantu ahli sukuyang menghadapi konflik atau
kehilangan hak atas tanah adat;
c. Diplomasi budaya, menjalin hubungan dengan institusi adat di Sumatera
Barat, termasuk Kerapatan Adat Nagari (KAN).

la menambahkan:

91



“Kami melihat adat bukan sekadar warisan, tapi sistem nilai. PKMMNS
membantu menjelaskan kepada generasi muda bahawa adat dan Islam tidak
bertentangan — keduanya saling menguatkan.”

Dalam konteks ini, organisasi sosial seperti PKMMNS menjadi bentuk
baru dari lembaga adat non-formal yang menjalankan fungsi representasi
masyarakat adat di luar struktur tradisional.

Selain itu, lembaga Bundo Kanduang memainkan peranan yang amat
penting dalam sistem sosial Perpatih. Bundo Kanduang ialah simbol perempuan
Minangkabau yang dihormati, pemegang amanah moral dan penjaga harta
pusaka. Menurut wawancara dengan Bundo Kanduang Masyarakat Minang
Negeri Sembilan, peranan perempuan tidak sekadar simbolik, tetapi praktikal:
“Perempuan mewarisi tanah bukan untuk menguasai, tetapi untuk menjaga. Dia
bukan pemilik, tetapi penjaga keseimbangan keluarga dan suku. Amanah itu
bukan hak, tapi tanggungjawab.”

Bundo menegaskan bahwa perempuan menjadi pemegang kunci
keberlangsungan adat kerana merekalah yang memastikan kesinambungan
keturunan dan pengelolaan harta pusaka. Oleh sebab itu, peranan mereka diakui
dalam setiap musyawarah adat, bahkan dalam pelantikan pemimpin seperti
Buapak atau Undang, restu Bundo dianggap syarat sah moral dan spiritual.

“Tidak ada pelantikan Buapak tanpa restu Bundo. Karena kami yang
melahirkan pewaris adat itu sendiri,” ujar beliau dengan tegas.

Pandangan ini memperlihatkan bagaimana perempuan di Negeri Sembilan
tidak diposisikan sebagai subjek pasif, tetapi sebagai aktor sosial dan spiritual
yang menjaga keseimbangan antara dunia laki-laki (politik) dan dunia

perempuan (moralitas).

92



Fungsi Amanah dan Regenerasi Nilai Adat

Salah satu tantangan krusial dalam pengakuan hukum atas tanah adat di
Negeri Sembilan adalah melemahnya regenerasi nilai adat pada generasi muda,
yang berdampak langsung pada efektivitas pengakuan tersebut. Wawancara
lapangan menunjukkan bahwa urbanisasi dan pendidikan modern menjauhkan
generasi muda dari pengetahuan tentang suku, Buapak, dan fungsi amanah
perempuan sebagai pemegang tanah pusaka. Muhammad Ridwan bin Erizal
menegaskan,

“Anak-anak muda sekarang ramai yang tidak kenal sukunya. Bila
ditanya siapa Buapak mereka, mereka tidak tahu. Ini bahaya, kerana kalau
suku tidak dikenal, maka tanah adat pun tidak lagi dijaga.”

yang menggambarkan risiko hukum berupa kekosongan pengawasan atas
tanah adat. Ketidaktahuan ini melemahkan prinsip communal trust dan
berpotensi mendorong pengalihan tanah tanpa persetujuan lembaga adat.
Sementara itu, Bundo Kanduang Masyarakat Minang Negeri Sembilan juga
menekankan dimensi amanah moral dalam pengakuan tersebut dengan
menyatakan,

“Anak mesti diajar pepatah dan perbilangan sejak kecil. Kalau adat hilang,
hilanglah marwah. Biar mati anak, jangan mati adat — itu pesan orang tua
kami.”

Oleh karena itu, pengakuan formal melalui enakmen dan pendaftaran
tanah adat memerlukan dukungan negara dalam penguatan kelembagaan dan
edukasi adat, agar pengakuan hukum tidak berhenti pada legitimasi
administratif, tetapi tetap berakar pada pengakuan sosial yang hidup dalam

komunitas adat.

93



5. Keterpaduan Adat dan Struktur Negara
Sistem sosial dan hukum Adat Perpatih di Negeri Sembilan

menunjukkan bentuk keterpaduan yang unik antara hukum adat dan struktur
negara modern.Negeri Sembilan merupakan satu-satunya negeri di Malaysia
yang berstatus monarki konstitusional dengan pengakuan eksplisit terhadap
sistem adat dalam kerangka pemerintahan negeri. Kedudukan Undang Yang
Empat, Lembaga, dan Buapak diakui dalam struktur sosial, meskipun mereka
tidak memiliki kuasa administratif formal seperti pejabat kerajaan.
Namun demikian, keputusan mereka tetap dihormati secara moral dan sosial
oleh masyarakat, terutama dalam perkara tanah pusaka, pewarisan, dan
pelantikan pemimpin adat.

Hubungan ini mencerminkan model pluralisme hukum yang harmonis,
di mana hukum negara mengatur urusan administratif dan pendaftaran tanah,
sedangkan hukum adat mengatur legitimasi sosial, moral, dan spiritual
masyarakat. Dengan kata lain, hukum negara menyediakan form, sedangkan
hukum adat memberi soul bagi sistem keadilan sosial di Negeri Sembilan.

Muhammad Ridwan bin Erizal menggambarkan hubungan ini dengan
jelas:
“Kami tidak menentang undang-undang negara, kerana undang-undang dan
adat -boleh hidup bersama. Undang negeri mengurus pentadbiran, kami
menjaga marwah.”

Pernyataan ini mencerminkan paradigma integratif antara hukum positif
dan hukum adat. Adat tidak diposisikan sebagai antitesis negara, melainkan
sebagai  partner moral dalam  mewujudkan  keadilan  sosial.

Dalam konteks teori hukum modern, hal ini sesuai dengan konsep legal

94



pluralism, yakni keberadaan lebih dari satu sistem hukum yang hidup
berdampingan dalam satu wilayah dan sama-sama diakui oleh masyarakat.

Bentuk pluralisme hukum Negeri Sembilan bersifat fungsional dan
dinamis. Hukum negara memberikan legitimasi administratif terhadap tanah
adat melalui Enakmen Pemegangan Adat Bab 215 (1960), sementara hukum
adat mengatur distribusi dan pengelolaan tanah sesuai amanah suku. Dengan
mekanisme ini, konflik antara adat dan undang-undang dapat diminimalkan,
kerana kedua sistem saling melengkapi, bukan saling meniadakan.

Lembaga seperti PKMMNS dan Bundo Kanduang berperan sebagai
jembatan antara masyarakat adat dan pemerintah negeri, sehingga pelestarian
adat menjadi bagian dari kebijakan kebudayaan. Keterpaduan ini menegaskan
Adat Perpatih sebagai hukum adat yang hidup dan adaptif, dengan struktur
Undang-Lembaga—Buapak—-Suku sebagai sistem amanah yang menjaga
keseimbangan sosial melalui musyawarah. PKMMNS menjembatani adat
dengan modernisasi, sementara Bundo Kanduang menjaga kesinambungan
moral dan spiritual Adat Perpatih. Selama struktur adat berfungsi sebagai
sistem amanah dan perempuan menjalankan peran moralnya, adat akan tetap
hidup dalam kesadaran kolektif masyarakat Negeri Sembilan, sebagaimana
ditegaskan oleh Bundo Kanduang.

“Selagi perempuan masih menjaga amanah dan Undang masih menghormati
adat, selagi itu Perpatih tidak akan hilang di bumi ini.”

Dengan demikian, Adat Perpatih di Negeri Sembilan bukan hanya
warisan sejarah, tetapi landasan normatif yang hidup bagi keadilan sosial,

keberlanjutan budaya, dan pluralisme hukum di kawasan Melayu.

95



Penelitian Sahid dan Ahmad (2024) menunjukkan bahwa lembaga adat
di Negeri Sembilan masih aktif menyelesaikan sengketa tanah berdasarkan
prinsip musyawarah dan consensus-based justice.’® Demikian pula di
Minangkabau, lembaga nagari berperan sebagai forum mediasi yang menjaga

® Kedua sistem ini

harmoni dan mencegah eskalasi konflik agraria.”*
memperlihatkan bagaimana adat tidak sekadar menjadi sumber hukum lokal,
tetapi juga sumber legitimasi sosial dan politik. Dengan demikian, baik
Minangkabau maupun Negeri Sembilan mempertahankan filsafat tanah
sebagai milik kolektif yang dijaga oleh perempuan dan diatur oleh lembaga
adat. Dalam perspektif kontemporer, nilai-nilai ini relevan dengan wacana

keadilan ekologis dan keberlanjutan sosial, karena menempatkan kepemilikan

dalam relasi tanggung jawab moral, bukan semata hak individual.??

C. Norma Adat Perpatih Tentang Perlindungan Tanah Adat

Perlindungan tanah adat dalam Adat Perpatih bersifat preventif dan komunal,
ditandai dengan larangan pengalihan tanah kepada pihak luar suku serta kewajiban
persetujuan kolektif untuk setiap perubahan penguasaan. Pengawasan adat mencegah
komodifikasi tanah, sementara sengketa diselesaikan secara berjenjang melalui
musyawarah untuk memulihkan keseimbangan sosial. Pola ini serupa dengan adat
Minangkabau, namun Adat Perpatih memperoleh pengakuanformal yang lebih kuat
dalam sistem hukum negara Malaysia. Sistem Customary Tenure di Negeri Sembilan
berakar pada Adat Perpatih Minangkabau yang bersifat matrilineal dan menempatkan

perempuan sebagai pemegang amanah harta pusaka. Melalui Customary Tenure

?'® Sahid and Ahmad, “Tanah Adat,” 128.

2% D Hernawan et al., “Juridical Overview of Ulayat Land Dispute Resolution and Its Impact on
Indigenous Peoples,” InfoTek Sains 11, no. 2 (2023): 45.

229 R. Monson, “Land Tenure, Climate Adaptation and Legal Pluralism in a Changing World,” Land
Use Policy 152 (2025): 101-104.

96



Enactment 1909, adat ini diformalisasikan menjadi hukum negara, menandai
pengakuan hukum pertama terhadap tanah adat di Malaysia, meskipun
pendekatannya lebih menekankan aspek administratif daripada pemeliharaan nilai
filosofis adat.

Menurut Dr. Izawati Wook, pakar hukum tanah dan syariah di Universiti
Sains Islam Malaysia (USIM), “pengkanunan hukum tanah adat memang
memberikan legitimasi formal kepada Adat Perpatih, tetapi pada saat yang sama
menjadikan adat yang lentur menjadi statik dan terikat pada teks undang-undang.”
Beliau menegaskan bahawa asas semangat komunalisme dan fleksibilitas adat yang
semula hidup dalam praktik masyarakat mulai tereduksi ketika adat dikodifikasikan
oleh sistem hukum kolonial. Akibatnya, hubungan spiritual dan sosial antara
manusia, tanah, dan suku menjadi terputus dari konteks aslinya. Setelah
kemerdekaan Malaysia, pengaturan hukum tanah adat diperbaharui melalui
Enakmen Pemegangan Adat Bab 215 (1960) yang dikeluarkan oleh Negeri
Sembilan. Enakmen ini berfungsi untuk memperkukuh kedudukan tanah adat dalam
sistem hukum negara bagian, sekaligus memberikan dasar bagi pendaftaran tanah
pusaka adat secara legal di bawah Pejabat Tanah dan Galian Negeri Sembilan.
Melalui peraturan ini, setiap tanah adat yang telah diakui wajib didaftarkan atas nama
perempuan yang menjadi ahli suku (female custodian) sebagai pemegang amanah
(trustee), sementara laki-laki berfungsi sebagai penjaga keamanan dan pelindung aset
keluarga.

Dr. lzawati menjelaskan bahwa perubahan dari sistem lisan ke sistem legal
tertulis membawa dua implikasi besar. Pertama, ia memperkuat pengakuan negara
terhadap keberadaan adat, sehingga tanah adat tidak dapat dijual atau dipindah milik

tanpa izin lembaga adat dan otoritas negeri. Kedua, sistem pendaftaran formal ini

97



“menyebabkan banyak tanah adat yang tidak didaftarkan karena prosesnya rumit
dan memerlukan biaya tinggi, sehingga sebahagiannya hilang status adat dan
dianggap tanah biasa di bawah National Land Code 1965.” Fenomena ini
menimbulkan paradoks hukum: adat diakui tetapi terancam lenyap oleh mekanisme
hukum formal yang semestinya melindunginya.

1. Kedudukan Tanah Adat dalam National Land Code 1965

Dalam konteks hukum nasional Malaysia, dasar umum mengenai
kepemilikan tanah diatur oleh National Land Code 1965 (NLC). Kode ini
menegaskan bahwa seluruh tanah di Malaysia secara prinsip berada di bawah
kekuasaan negara bagian (state authority). Namun, Negeri Sembilan menjadi satu-
satunya negeri di Malaysia yang menegaskan pengecualian melalui pasal khusus
yang mengakui keberadaan tanah adat Perpatih. Dalam sistem NLC, tanah adat tidak
termasuk dalam kategori freehold maupun leasehold, melainkan masuk dalam
kategori customary land, yakni tanah yang dipegang oleh suku tertentu dan
diwariskan secara adat.

Dr. lzawati dalam wawancaranya menegaskan bahwa posisi hukum tanah
adat di bawah NLC adalah “posisi yang diakui tetapi terkurung,” kerana walaupun
diakui, ia tidak dapat diperluas atau diciptakan baru. Artinya, hanya tanah yang
sudah memiliki status adat sebelum tahun 1960 yang dianggap sah sebagai tanah
adat. Tidak ada mekanisme hukum untuk menambah kawasan baru sebagai
customary land. Dengan demikian, adat menjadi eksklusif dan tidak lagi dinamis,
padahal falsafah asalnya bersifat terbuka dan berkembang mengikuti keseimbangan
sosial. Kondisi ini menyebabkan penyusutan drastis luas tanah adat dari masa ke
masa. Beberapa penelitian yang juga dikutip oleh Izawati menunjukkan bahwa jika

pada awal abad ke-20 tanah adat mencakup lebih dari 20 persen wilayah Negeri

98



Sembilan, kini hanya tinggal sekitar 6-8 persen yang masih tercatat sebagai
customary land. Banyak di antaranya telah beralih fungsi menjadi kawasan
perumahan, industri, dan infrastruktur. Izawati menilai bahwa “hukum negara yang
bersifat individualistik tidak serasi dengan semangat kolektivitas adat yang
bersandarkan pada amanah suku.”
2. Prinsip Dasar: Tanah Adat sebagai Communal Trust

Sistem tanah adat Negeri Sembilan menempatkan tanah sebagai harta amanah
suku (communal trust), di mana perempuan memegangnya sebagai amanah, bukan
hak milik mutlak, untuk menjaga kesejahteraan keluarga besar. Menurut Dr. lzawati,
prinsip ini sejajar dengan doktrin hukum Islam tentang trustee (al-wakalah dan
amanah). Dalam kerangka hukum adat, perempuan tidak bebas menjual atau
menggadaikan tanah tanpa izin suku, sementara keputusan penting seperti pembagian
hasil atau pewarisan ditentukan melalui musyawarah keluarga yang melibatkan
Buapak dan Lembaga Adat. Konsep ini mencerminkan model hukum pluralistik di
mana hukum adat, hukum Islam, dan hukum negara bersinergi melalui mekanisme
sosial, bukan sekadar teks undang-undang. Lebih lanjut, beliau menjelaskan:

“Dalam adat Perpatih, harta pusaka perempuan adalah amanah, bukan

hak mutlak. la melambangkan kesejahteraan suku, bukan kekayaan individu.

Jika dia memutuskan menjual atau menyerahkan tanah tanpa musyawarah,

maka tindakan itu dianggap melanggar adat dan membatalkan keberkatan

harta tersebut.”

Prinsip communal trust ini juga yang menjadikan sistem tanah adat Negeri
Sembilan berbeda dengan sistem hukum tanah nasional Malaysia yang menganut
asas individual ownership. Dalam perspektif pluralisme hukum, hal ini menjadi

contoh bahwa keberlanjutan hukum adat tidak hanya bergantung pada undang-

undang, tetapi pada daya hidupnya di tengah masyarakat.

99



3. Konflik antara Kodifikasi Adat dan Dinamika Sosial

Walaupun sistem Customary Tenure memberikan perlindungan hukum,
kodifikasi adat juga menimbulkan persoalan baru: konflik antara semangat adat dan
mekanisme hukum positif. Dr. [zawati mengemukakan bahwa “undang-undang adat
yang dikodifikasi terlalu rigid, tidak dapat menyesuaikan diri dengan perubahan
zaman.” Misalnya, banyak generasi muda yang tidak lagi memahami struktur suku,
sehingga tanah pusaka sukar didaftarkan karena ahli waris sah tidak diketahui dengan
pasti. Beliau juga menyoroti masalah pengambilalihan tanah oleh pemerintah di
bawah Land Acquisition Act 1960, yang sering dilakukan untuk tujuan pembangunan
umum. Secara hukum, tindakan itu sah, tetapi secara adat ia menimbulkan
ketegangan, kerana “tanah bukan sekadar aset ekonomi, tetapi simbol identiti dan
maruah suku.” Ketika tanah adat diambil tanpa pemulangan nilai adat, maka
hilanglah sebahagian daripada jati diri masyarakat Negeri Sembilan.

Dalam pandangan hukum perbandingan, kasus ini menunjukkan perbedaan
mendasar antara Malaysia dan Indonesia. Di Indonesia, UUPA 1960 masih
memberikan ruang bagi pengakuan tanah ulayat melalui Peraturan Daerah dan
Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012, sedangkan di Malaysia,
pengakuan tanah adat tidak bersifat progresif tetapi konservatif — hanya melindungi

yang sudah ada, tanpa membuka ruang baru bagi penciptaan hak adat.

4. Refleksi Lapangan dan Relevansi Hukum Modern
Dari perspektif empiris, wawancara dengan Dr. lzawati Wook menunjukkan
bahwa sistem Customary Tenure kini berada dalam posisi dilematis: diakui tetapi
tidak berkembang. Beliau mengusulkan agar pemerintah negeri melakukan reformasi

terhadap Enakmen Pemegangan Adat agar sesuai dengan prinsip living law. Artinya,

100



hukum adat harus diperlakukan sebagai sistem sosial yang hidup dan mampu
menyesuaikan diri dengan realitas kontemporer, bukan hanya dipelihara sebagai
warisan masa lalu. Lebih lanjut Prof lzawati menjelaskan bahwa tanah adat
menyusut dari waktu ke waktu, hal ini karena: pertama, ramai pemilik tidak mahu
mendaftarkan tanah pusaka mereka sebagai tanah adat kerana prosesnya rumit dan
dianggap mengikat. Kedua, beberapa tanah diambil balik oleh pihak berkuasa
melalui Land Acquisition Act 1960. Ketiga, sebahagian tanah hilang status adat
kerana dijual atau digadai kepada orang luar suku. Fenomena ini memperlihatkan
jurang antara peraturan bertulis dengan amalan sebenar masyarakat Menurutnya,
“jika adat Perpatih hendak terus hidup, ia mesti diberi ruang dalam hukum tanah
nasional sebagai model komunalisme moden, bukan sekadar catatan sejarah.” Ia
mengusulkan penguatan kelembagaan adat (Buapak, Lembaga, dan Bundo
Kanduang) dalam proses pendaftaran dan penyelesaian sengketa tanah adat, agar
hukum negara tidak menindih hukum adat, tetapi berdialog dengannya.

Dari hasil analisis dan wawancara dengan Dr. lzawati Wook, dapat
disimpulkan bahwa sistem Customary Tenure Negeri Sembilan menampilkan dua
wajah: sebagai instrumen pengakuan hukum dan sebagai tantangan bagi
keberlanjutan adat. Enakmen 1909 dan Bab 215 (1960) telah memberi dasar yuridis
yang kuat bagi tanah adat, namun kodifikasi yang terlalu administratif berpotensi
mengikis nilai filosofis dan spiritual adat Perpatih. Kedudukan tanah adat dalam
National Land Code 1965 menunjukkan pengakuan yang terbatas, sedangkan prinsip
communal trust menegaskan watak sosial hukum adat yang menjunjung
keseimbangan antara hak, tanggungjawab, dan marwah suku. Sistem ini menjadi

contoh konkret dari pluralisme hukum Melayu, di mana hukum adat, hukum Islam,

101



dan hukum negara tidak saling meniadakan, tetapi hidup berdampingan.

Sebagaimana diungkapkan oleh Dr. Izawati:
“Adat Perpatih ialah warisan undang-undang sosial yang hidup; ia tidak
perlu ditinggalkan untuk menjadi moden, tetapi difahami agar menjadi

sumber moral dan keadilan yang lestari.”

D. Peranan Muzium Negeri Sembilan
Sejarah pembentukan Negeri Sembilan tidak dapat dilepaskan dari akar
genealogis dan budaya Minangkabau serta jaringan politik kerajaan-kerajaan
Melayu di Sumatera dan Semenanjung. Adat Perpatih yang kini menjadi asas
identitas negeri bukan hanya hasil migrasi budaya, tetapi juga manifestasi dari
hubungan diplomatik dan pengakuan politik antara Pagaruyung, Siak Sri
Indrapura, dan Negeri Sembilan. Dalam wawancara lapangan, Drs. Shamsuddin
bin Ahmad, Pengarah Lembaga Muzium Negeri Sembilan, menegaskan bahwa
lembaganya memegang peranan penting dalam pelestarian dokumen sejarah dan
artefak adat yang menjadi bukti kesinambungan politik dan sosial antara tiga

pusat kekuasaan Melayu tersebut.

1. Peranan Lembaga Muzium Negeri Sembilan dalam Pelestarian Sejarah
Lembaga Muzium Negeri Sembilan bukan sekadar institusi pameran
artefak, -melainkan pusat penyelidikan dan pendidikan sejarah adat Melayu—
Minangkabau. Menurut Drs. Shamsuddin, -muzium berfungsi sebagai penjaga
memori kolektif masyarakat dan tempat pertemuan antara akademik, adat, dan
warisan politik.

“Kami di muzium tidak hanya menyimpan barang lama. Kami menyimpan
makna bagaimana sejarah, adat, dan kerajaan saling berjalin membentuk

102



Negeri Sembilan. Setiap dokumen, silsilah, dan artifak adalah bukti bahawa
negeri ini berdiri atas asas adat dan restu politik Melayu yang sah’??,

Koleksi utama Muzium Negeri Sembilan meliputi manuskrip lama, catatan
pelantikan Yang di-Pertuan Besar, serta artefak yang berasal dari abad ke-18.
Dokumen-dokumen tersebut menunjukkan bahwa Negeri Sembilan bukanlah
entitas politik yang berdiri secara spontan, melainkan hasil proses legitimasi
bertingkat yang melibatkan otoritas adat Pagaruyung di Sumatera Barat dan
kekuasaan politik Siak Sri Indrapura di Riau. Shamsuddin menjelaskan bahwa
pelestarian sejarah ini penting agar generasi muda memahami akar politik dan
hukum adat negeri mereka. la menegaskan:

“Muzium bukan sekadar tempat melihat masa lalu, tetapi ruang memahami
maruah bangsa. Jika akar sejarah diputus, maka identitas adat pun hilang.”

Pandangan ini selaras dengan konsep cultural continuity yang
dikemukakan oleh Anthony Reid dalam Southeast Asia in the Age of Commerce,
di mana identitas Melayu dibentuk oleh kesinambungan sejarah antara kerajaan

dan adat®?,

2  Hubungan Genealogis antara Pagaruyung, Siak Sri Indrapura, dan Negeri
Sembilan

Hubungan genealogis antara tiga pusat budaya Melayu—Minangkabau ini

bersifat multi-dimensi mencakup politik, kekerabatan, dan hukum adat.

Pagaruyung berperan sebagai pusat asal-usul adat dan keturunan, Siak sebagai

221 shamsuddin, wawancara oleh 1zmi Waldani, Seremban, 2025

Reid, Anthony. Southeast Asia in the Age of Commerce, 1450-1680, Vol. I1: Expansion and Crisis.
New Haven: Yale University Press, 1988.

222

103



pelindung politik dan kekuasaan maritim, sedangkan Negeri Sembilan menjadi
penerima dan pengembang warisan sosial-adat tersebut di Semenanjung.

Dalam wawancara, Drs. Shamsuddin menegaskan bahwa garis genealogis
ini “tidak sekadar simbol sejarah, tetapi rangka legitimasi yang memberi
kekuatan moral dan hukum kepada pemerintahan adat Negeri Sembilan.”
Menurutnya, dokumen yang tersimpan di_muzium menunjukkan bahwa ketika
para penghulu Negeri Sembilan ingin menegakkan kedaulatan mereka pada
pertengahan abad ke-18, mereka mengirim utusan ke Pagaruyung untuk
memohon seorang raja yang dapat menyatukan suku-suku dan memberi
perlindungan politik.

Namun, perjalanan diplomatik itu tidak berhenti di Pagaruyung. Catatan
dalam The Journal of the Malaysian Branch of the Royal Asiatic Society
mencatat bahwa keputusan membawa calon raja, Raja Melewar, ke
Semenanjung memerlukan restu dari Sultan Siak Sri Indrapura, yang pada masa
itu memiliki pengaruh luas di pesisir timur Sumatera dan Semenanjung .
Maka, proses lahirnya Negeri Sembilan sebagai kerajaan adat merupakan hasil
kolaborasi antara otoritas adat dan politik Melayu lintas selat — sebuah model

inter-polity recognition yang unik di dunia Melayu.

3. Restu Sultan Siak dan Pelantikan Raja Melewar (1773)
Berdasarkan dokumen sejarah dan tradisi lisan yang dikumpulkan Muzium
Negeri Sembilan, pelantikan Raja Melewar sebagai Yang di-Pertuan Besar
pertama pada tahun 1773 merupakan tonggak awal berdirinya struktur kerajaan

Negeri Sembilan.

22 Gullick, J. M. Indigenous Political Systems of Western Malaya. London: Athlone Press, 1958.

104



Raja Melewar, seorang bangsawan Minangkabau dari Pagaruyung, diundang
oleh para penghulu suku melalui Sultan Siak sebagai perantara diplomatik.
Menurut Shamsuddin:

“Sultan Siak bertindak sebagai pelindung dan pemberi restu politik. Restu
itu bukan simbolik, tetapi pengakuan formal terhadap hak Negeri Sembilan
untuk berkerajaan. la menandai bahawa kerajaan ini sah di sisi adat dan
diterima di mata kuasa Melayu yang lebih besar.”

Catatan sejarah mendukung pernyataan ini. Dalam Sejarah Negeri
Sembilan karya Buyong Adil, disebutkan bahwa Sultan Mahmud dari Siak Sri
Indrapura mengirimkan surat pengesahan serta pemberian cop mohor sebagai
tanda sahnya pelantikan Raja Melewar “*. Dengan demikian, kedaulatan Negeri
Sembilan lahir bukan dari penaklukan, tetapi dari restu dan pengakuan adat —
suatu bentuk sovereignty by recognition dalam istilah hukum internasional
modern. Peristiwa ini menunjukkan bahwa pada abad ke-18, adat dan
kedaulatan politik tidak terpisahkan. Legitimasi pemerintahan berasal dari
keselarasan antara daulat raja, restu adat, dan izin moral suku-suku. Dalam
kerangka hukum adat, restu tersebut menjadi bentuk pengakuan de jure dan de
facto yang sah, karena diakui oleh kekuasaan Melayu regional yang lebih
tinggi®®.

6. Makna Hukum: Adat sebagai Dasar Kedaulatan Politik

Kisah pelantikan Raja Melewar dan restu Sultan Siak memperlihatkan

bahwa hukum adat memiliki fungsi konstitutif terhadap legitimasi kekuasaan

politik. Dalam konteks teori hukum adat, pengakuan ini merupakan contoh

224 Adil, Buyong. Sejarah Negeri Sembilan. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1971.

Andaya, Barbara Watson. To Live as Brothers: Southeast Sumatra in the Seventeenth and
Eighteenth Centuries. Honolulu: University of Hawaii Press, 2016.

225

105



bagaimana sistem hukum non-negara dapat melahirkan bentuk pemerintahan
yang sah secara sosial dan diakui secara politik.
Drs. Shamsuddin menjelaskan:
“Negeri Sembilan berdiri bukan kerana penjajahan, tetapi kerana kesepakatan
adat. Kedaulatan negeri ini bukan diwarisi dari penjajah, tetapi dari adat yang
diberi restu oleh raja dan suku.”

Dalam kerangka hukum modern, konsep ini sejalan dengan teori legal
pluralism yang dikemukakan oleh John Griffiths (1986), yakni bahwa legitimasi
politik dapat muncul dari berbagai sumber hukum, bukan semata-mata negara.
Adat Perpatih di Negeri Sembilan menjadi bukti nyata bagaimana adat berfungsi
sebagai sumber hukum konstitutif — dasar bagi pembentukan entitas politik
yang berdaulat secara adat. Selain itu, pengakuan adat sebagai dasar kedaulatan
menunjukkan bahwa hukum tidak selalu lahir dari kekuasaan, tetapi juga dari
persetujuan moral masyarakat.

Dalam hal ini, Adat Perpatih menegaskan prinsip bahwa kekuasaan raja
tidak absolut, melainkan tunduk pada musyawarah dan keputusan lembaga adat.
Hal ini menjadikan Negeri Sembilan satu-satunya kerajaan di Asia Tenggara
yang berbasis pada demokrasi adat — di mana kekuasaan tertinggi berada pada

konsensus Undang dan Lembaga, bukan pada individu penguasa.

7. Pengakuan Hukum Adat di Era Modern
Relevansi sejarah hubungan antara Pagaruyung, Siak, dan Negeri Sembilan
terhadap konteks modern terletak pada prinsip pengakuan hukum adat sebagai
sumber legitimasi sosial dan politik.Menurut Shamsuddin, warisan sejarah ini
menunjukkan bahwa adat bukan sekadar simbol budaya, tetapi mekanisme

pemerintahan yang hidup dan berfungsi.

106



“Kalau di Malaysia kita sebut ‘Negeri Beradat’, maknanya bukan adat
dipamerkan, tapi adat diamalkan. Di Negeri Sembilan, undang negeri
boleh berubah, tapi adat tidak boleh dicabut kerana ia akar kepada
keadilan masyarakat.”

Pernyataan tersebut sejalan dengan pandangan Hooker (1972) dalam Adat
Laws in Modern Malaysia and Indonesia, yang menyatakan bahwa adat
bukanlah hukum masa lalu, melainkan continuing normative order yang
mengatur perilaku masyarakat melalui legitimasi moral dan sosial.Dalam
konteks Malaysia, pengakuan terhadap Customary Tenure Enactment dan
kedudukan adat dalam State Constitution of Negeri Sembilan menjadi cerminan
dari prinsip itu®.

Bagi Indonesia, kesinambungan antara Adat Minangkabau dan Adat
Perpatin menegaskan bahwa hak adat atas tanah merupakan bagian integral
dari sistem hukum nasional, sebagaimana ditegaskan dalam Putusan MK No.
35/PUU-X/2012. Hubungan historis Pagaruyung—Siak—Negeri = Sembilan
menunjukkan bahwa pluralisme hukum bukan kelemahan, melainkan kekuatan
dalam menjaga identitas dan keadilan sosial, dengan legitimasi adat lahir dari
proses pengakuan politik tradisional. Dalam kerangka teori legal pluralism,
sebagaimana dikemukakan John Griffiths, hukum negara hanyalah salah satu
dari berbagai sistem normatif yang hidup berdampingan dengan hukum adat.*’
Brian Z. Tamanaha menambahkan, pluralisme bekerja bila negara mengakui,

bukan mengasimilasi yakni- memberi -ruang bagi local agency untuk

menetapkan makna dan prosedur internalnya.??® Boaventura de Sousa Santos

226 Hooker, M. B. Adat Laws in Modern Malaysia and Indonesia. Kuala Lumpur: Oxford University
Press, 1972.

227 John Griffiths, “What Is Legal Pluralism?,” Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law 24, no.
1 (1986): 1-55.

Brian Z. Tamanaha, “Understanding Legal Pluralism: Past to Present, Local to Global,” Sydney
Law Review 30 (2008): 375-411.

107



menyebut momen perjumpaan itu sebagai interlegality: wilayah silang di mana
norma adat dan hukum negara saling menerjemahkan dan berunding.?® Dalam
konteks Negeri Sembilan, interlegality muncul ketika keputusan adat (misalnya
penetapan pewarisan, penegasan batas suku, atau izin guna hasil) menjadi
prasyarat sosial bagi perubahan administratif di kantor tanah; sebaliknya,
register dan nota pejabat tanah menjadi prasyarat legal bagi pengakuan
eksternal atas keputusan komunitas. Dengan kata lain, pengakuan formal
bekerja karena di bawahnya terdapat pengakuan sosial yang hidup dan
keduanya berjalan dua arah.

Makna hukum dari peristiwa ini menunjukkan bahwa adat bukan hanya
sumber moral, tetapi juga sumber kedaulatan hukum. Model historis ini relevan
bagi Malaysia dan Indonesia sebagai rujukan dalam memperkuat pengakuan
hukum adat di tengah modernisasi hukum negara. Seperti diungkapkan oleh
Shamsuddin:

“Selagi adat dijaga, negeri ini tetap berdaulat. Kerana adat itu bukan

undang-undang kecil, ia undang yang membesarkan negeri.”

229

Boaventura de Sousa Santos, Toward a New Legal Common Sense: Law, Globalization, and

Emancipation, 2nd ed. (Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 437-58.

108



Peninjauan Lapang Tahap |1

a. Peninjauan dan sosialisasi ke 5 lokasi KAN bersama K/L terkait;
b. Pembentukan SK Panitia;

c. Penetapan MHA.

Penatausahaan Tanah Ulayata

a. Sosialisasi pemasangan tanda batas;

b. Pemasangan tanda batas;

c. Telaah bidang oleh SPPR;

d. Pengukuran;

e. Output 5 bidang rekomendasi.
Pendaftaran Tanah HPL

a. Permohonan;

b. Pemeriksaan berkas permohonan;

c. Panitia pemeriksaan tanah A;

d. SK Penetapan HPL atas Tanah Ulayat;
e. Penerbitan sertipikat HPL Tanah Ulayat.
Penyerahan Sertipikat HPL

Penyerahan Sertipikat HPL oleh Menteri Agraria dan Tata Ruang/Kepala Badan

Pertanahan Nasional pada tanggal 10 Oktober 2023.

Sebanyak 6 Sertipikat HPL yang diserahkan antara lain:

0 3 Sertipikat HPL atas nama Kerapatan Adat Nagari Sungayang;
0 1 Sertipikat HPL atas nama Kerapatan Adat Nagari Sungai Kamuyang;
0 2 Sertipikat HPL atas nama Kerapatan Adat Nagari Tanjung Haro Sikabu-

Kabu Padang Panjang.



	1521d15883628b900f2578ff61196bb1060525fb0e68e87981b266fc5b96a9c7.pdf
	1521d15883628b900f2578ff61196bb1060525fb0e68e87981b266fc5b96a9c7.pdf

