
 

78 

BAB IV 

PENGAKUAN DAN PERLINDUNGAN HUKUM TANAH ADAT  

DI NEGERI SEMBILAN MALAYSIA 

 

A. Adat di Negeri Sembilan 

Negeri Sembilan memiliki kekhasan dalam sistem hukumnya karena 

menerapkan Adat Perpatih yang berakar pada tradisi Minangkabau. Sistem ini 

menempatkan tanah sebagai milik komunal suku dan diwariskan melalui garis 

keturunan ibu, dengan perempuan berperan sebagai pemegang amanah pusaka. 

Pengakuan terhadap struktur adat tersebut menjadikan Adat Perpatih sebagai 

dasar pengaturan kepemilikan tanah dan legitimasi pengambilan keputusan 

melalui musyawarah dalam masyarakat Negeri Sembilan.
182

. Malaysia 

mengadopsi sistem hukum ganda yang terdiri dari common law dan customary 

law di tingkat negeri.
183

 Dalam konteks Negeri Sembilan, Land Enactment 

(Customary Tenure) 1960 memperkuat status tanah adat perempuan sebagai 

kategori hukum tersendiri.
184

 Meskipun sistem nasional berbasis Torrens 

menekankan sertifikasi formal, tanah adat di Negeri Sembilan tidak dapat 

dipindah tangankan tanpa izin lembaga adat.
185

 Menurut Halid dan koleganya 

(2024), formalitas pendaftaran tanah tidak selalu meningkatkan tenure security, 

karena masyarakat lebih mempercayai lembaga adat sebagai penjaga legitimasi 

sosial. Hal ini sejalan dengan temuan Monson (2025) bahwa dalam konteks 

global, sistem pluralistik yang menggabungkan hukum adat dan formal justru 

                                                             
182

 Buyong Adil, Sejarah Negeri Sembilan (Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1971), 3–5. 
183

 A. Harding, The Common Law in Malaysia and Singapore (Singapore: LexisNexis, 2024), 211. 
184 Land Enactment (Customary Tenure) 1960, Negeri Sembilan. 
185 Wawancara dengan Buya Gusrizal Gazahar Dt. Palimo Basa, 2025. 

Lihat juga Sahid and Ahmad, “Tanah Adat,” 130. 



 

79 

menghasilkan stabilitas jangka panjang jika dikelola secara setara.
186

 Di sisi lain, 

Malaysia juga menampilkan dimensi hukum Islam dalam pewarisan tanah adat. 

Negeri Sembilan berhasil mengintegrasikan prinsip faraid secara selektif tanpa 

menegasikan garis keturunan matrilineal, sehingga menghasilkan bentuk 

kompromi sosial antara hukum Islam dan adat.
187

 Sahid dan Ahmad (2024) 

menilai bahwa hibriditas ini adalah contoh keberhasilan legal pluralism yang 

tidak hanya mempertahankan tradisi, tetapi juga memperkuat legitimasi negara 

terhadap sistem lokal.
188

 Namun demikian, seperti di Indonesia, tantangan 

terbesar adalah modernisasi dan tekanan pasar tanah. Urbanisasi menyebabkan 

sebagian tanah adat di Negeri Sembilan berubah fungsi, sementara generasi 

muda mulai meninggalkan desa.
189

 Meskipun demikian, lembaga adat masih 

berperan menjaga batas-batas normatif kepemilikan dan melindungi prinsip 

bahwa tanah adat tidak boleh keluar dari suku.
190

 Intinya, baik Minangkabau 

maupun Negeri Sembilan memperlihatkan pola yang serupa: adat menjadi 

sumber hukum yang hidup (living law) dan berfungsi menjaga stabilitas sosial di 

tengah penetrasi hukum negara dan ekonomi modern. Pengakuan terhadap hak 

ulayat dan tanah adat perempuan memperlihatkan bahwa sistem tradisional 

memiliki kapasitas adaptif dalam menghadapi modernisasi hukum.
191

 

Dalam perspektif teoritis, pluralisme hukum di kedua wilayah ini 

menegaskan tesis Monson (2025) bahwa “keamanan tenurial tidak hanya 

bergantung pada hukum formal, tetapi juga pada jaringan sosial, moralitas, dan 

                                                             
186 S.N. Halid et al., “Exploring Legal Tenure Security in Malaysia: Does Formal Registration 

Matter?,” Cogent Social Sciences 10, no. 1 (2024): 6–7. 
187

 Monson, “Land Tenure,” 105. 
188 Sahid and Ahmad, “Tanah Adat,” 132. 
189 Halid et al., “Exploring Legal Tenure Security,” 9. 
190 Sahid and Ahmad, “Tanah Adat,” 135. 
191 Kimura and McCarthy, “Perils of Legal Formalism,” 92. 



 

80 

kepercayaan yang menopang hukum adat.”
192

 Dengan demikian, keberlanjutan 

hukum pertanahan adat bukan ditentukan oleh kodifikasi, melainkan oleh sejauh 

mana negara menghormati logika sosial yang membentuknya.
193

 Oleh karena itu, 

pelajaran yang dapat ditarik ialah bahwa baik Indonesia maupun Malaysia 

membutuhkan model integrasi hukum adat yang bersifat dinamis dan 

partisipatif, di mana masyarakat adat tidak hanya menjadi objek perlindungan, 

tetapi juga subjek pembentuk hukum.
194

 

Struktur hukum adat Minangkabau dan Negeri Sembilan mencerminkan 

kesamaan genealogis dan nilai moral yang berakar dari sistem Adat Perpatih, 

namun keduanya berkembang dalam konfigurasi negara yang berbeda. Jika 

Minangkabau membentuk sintesis antara hukum adat, hukum Islam, dan hukum 

nasional melalui UUPA 1960, maka Negeri Sembilan mengadaptasi warisan 

yang sama dalam sistem federasi Malaysia melalui Enakmen Customary Tenure 

1909 dan National Land Code 1965.
195

 Dengan demikian, keduanya 

merepresentasikan dua jalur formalisasi hukum adat: Indonesia dengan 

pendekatan integratif dalam kerangka unifikasi nasional, dan Malaysia dengan 

pendekatan diferensiasi hukum negeri (state-based legal pluralism).
196

 

Asal-usul nama “Negeri Sembilan” merujuk kepada sembilan luak atau 

daerah adat yang membentuk konfederasi politik di bawah naungan Adat 

Perpatih: Sungai Ujong, Rembau, Johol, Jelebu, Inas, Ulu Muar, Terachi, 

                                                             
192 Monson, “Land Tenure,” 108 
193 Tamanaha, Understanding Legal Pluralism, 93. 
194 Iswari et al., “Ulayat Land Disputes,” 51. 
195 A. Harding, The Common Law in Malaysia and Singapore (Singapore: LexisNexis, 2024), 209–

210. 

196 R. Monson, “Land Tenure, Climate Adaptation and Legal Pluralism in a Changing World,” Land 

Use Policy 152 (2025): 101. 



 

81 

Gunung Pasir, dan Jelai
197

. Masing-masing luak dipimpin oleh penghulu yang 

memiliki otonomi adat, namun tunduk pada kesepakatan kolektif untuk 

mengakui seorang Yang di-Pertuan Besar sebagai simbol kesatuan negeri. 

Pembentukan struktur ini merupakan hasil dari migrasi besar orang 

Minangkabau ke Semenanjung Melayu antara abad ke-14 hingga ke-18. 

Migrasi tersebut terjadi karena faktor ekonomi dan politik: pencarian lahan 

pertanian baru serta tekanan dari kerajaan tetangga di Sumatera. Barbara Watson 

Andaya menyebut fenomena ini bukan sekadar perpindahan fisik, melainkan 

“the transplantation of a sociopolitical system based on matrilineal solidarity 

and adat law.”
198

 Para perantau ini membawa sistem Adat Perpatih dan 

menyesuaikannya dengan lingkungan baru yang lebih plural dan terhubung 

dengan dunia Melayu. Ketika suku-suku Minangkabau di Semenanjung telah 

menetap, mereka membentuk persekutuan adat yang memerlukan kepemimpinan 

bersama. Sekitar pertengahan abad ke-18, para penghulu mengutus delegasi ke 

Pagaruyung untuk memohon seorang raja. Permintaan ini diterima, dan 

dikirimlah Raja Melewar, seorang bangsawan Minangkabau, yang kemudian 

diangkat menjadi Yang di-Pertuan Besar pertama pada tahun 1773 dengan restu 

Sultan Siak Sri Indrapura
199

. 

Peristiwa ini menandai berdirinya Negeri Sembilan sebagai kerajaan adat 

berdaulat dengan sistem pemerintahan berbasis musyawarah — Undang Yang 

Empat (Johol, Rembau, Sungai Ujong, Jelebu) berperan memilih raja, sementara 

rakyat di bawah struktur suku dan luak menjalankan hukum adat. Sejarawan J. 

M. Gullick menilai sistem ini sebagai “one of the few surviving indigenous 

                                                             
197 Barbara Watson Andaya, To Live as Brothers: Southeast Sumatra in the Seventeenth and 

Eighteenth Centuries (Honolulu: University of Hawaii Press, 2016), 170–172. 
198 Shamsuddin bin Ahmad, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025. 
199 Muhammad Ridwan bin Erizal, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025 



 

82 

political structures in the Malay world that balances adat legitimacy with 

modern constitutionalism.”
200

 Dengan kata lain, Negeri Sembilan 

mempraktikkan demokrasi adat jauh sebelum sistem parlemen modern 

terbentuk. Keunikan ini juga tercermin dalam pandangan para tokoh adat. Drs. 

Shamsuddin bin Ahmad, Pengarah Lembaga Muzium Negeri Sembilan, 

menjelaskan dalam wawancara: 

“Negeri Sembilan berdiri atas adat dan restu. Raja boleh berganti, tapi adat 

tidak boleh diganti. Selagi adat dijaga, negeri ini tetap berdaulat.”
201

 

 

Pernyataan tersebut menegaskan bahwa legitimasi politik di Negeri 

Sembilan tidak bersumber dari penaklukan atau garis keturunan semata, 

melainkan dari pengakuan adat dan kesepakatan moral masyarakat. Adat 

Perpatih berfungsi sebagai sumber kedaulatan yang menata struktur sosial 

berlapis—Undang, Lembaga, Buapak, Perut, dan Suku—dengan kepemimpinan 

kolegial berbasis amanah, bukan otoritas, sebagaimana dijelaskan oleh 

Muhammad Ridwan bin Erizal, Setiausaha Pertubuhan Kebajikan Masyarakat 

Minang Negeri Sembilan (PKMMNS)., 

“Di sini, kuasa bukan pada orang yang kuat, tetapi pada orang yang amanah. 

Undang menjaga negeri, Buapak menjaga suku, dan Bundo Kanduang menjaga 

marwah.”
202

 

 

Struktur ini menegaskan bahwa hukum adat bukan hierarki kekuasaan, 

melainkan jaringan moral yang mengatur keseimbangan sosial. Peranan 

perempuan dalam sistem ini sangat penting. Mereka mewarisi tanah pusaka, 

bukan sebagai pemilik mutlak, tetapi sebagai pemegang amanah suku. Hal ini 

                                                             
200

 Bundo Kanduang Negeri Sembilan, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025 
201 Mualimin Mochammad Sahid, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025. 

 
202 Muhammad Ridwan bin Erizal, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025 



 

83 

memastikan bahwa tanah tidak berpindah keluar dari garis keturunan. Dalam 

wawancara, Bundo Kanduang Negeri Sembilan menegaskan: 

“Perempuan itu benteng adat. Kalau tanah hilang dari tangan perempuan, 

hilanglah marwah suku.”
203

 

Prinsip ini memperlihatkan kedalaman falsafah hukum adat yang 

menempatkan perempuan sebagai penjaga nilai dan kesinambungan sosial. 

Dalam terminologi hukum Islam, sistem ini sejajar dengan prinsip al-‘adah 

muhakkamah bahwa adat yang tidak bertentangan dengan syariat dapat dijadikan 

dasar hukum. Sebagaimana dinyatakan oleh Assoc. Prof. Dr. Mualimin 

Mochammad Sahid: 

“Adat Perpatih tidak menyalahi syarak. Ia adalah bentuk kearifan lokal yang 

menegakkan maqasid syariah  menjaga harta, menjaga keturunan, dan menjaga 

marwah.”
204

 

 

Dengan demikian, pluralisme hukum di Negeri Sembilan bukan sekadar 

toleransi simbolik, tetapi pengakuan substantif terhadap sistem hukum adat yang 

hidup berdampingan dengan hukum negara. Sebagaimana dinyatakan oleh 

Hooker, “Adat remains the most persistent normative order in the Malay world, 

bridging local ethics and modern law.”¹³ Hubungan genealogis Negeri Sembilan 

dengan Minangkabau serta legitimasi Pagaruyung–Siak membentuk model 

pluralisme hukum Melayu yang menempatkan adat, syarak, dan negara dalam 

hubungan yang harmonis. Adat berfungsi sebagai sumber identitas dan 

kedaulatan sosial, Islam memberi legitimasi moral, dan negara menyediakan 

perlindungan hukum, sehingga melahirkan sistem hukum yang hidup dan 

adaptif. Melalui Adat Perpatih, Negeri Sembilan menunjukkan bahwa hukum 

                                                             
203 Bundo Kanduang Negeri Sembilan, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025. 
204 Mualimin Mochammad Sahid, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025 

 



 

84 

adat dapat terinstitusionalisasi dalam negara modern tanpa kehilangan nilai 

moralnya, serta berfungsi sebagai instrumen keadilan sosial dan legitimasi 

politik. 

B. Pengakuan Tanah Adat di Negeri Sembilan 

Pengakuan tanah adat Perpatih bersifat inheren karena melekat pada 

komunitas adat dan dijaga oleh Undang, Lembaga, serta Buapak sebagai pemegang 

amanah, sehingga sah secara adat tanpa pencatatan administratif. Menurut Assoc. 

Prof. Dr. Izawati Wook, pengkanunan Enakmen Pemegangan Adat 1909 menjadi 

tonggak penting yang memberi dasar tertulis bagi keberlanjutan aturan adat 

Perpatih.
205

 Pengakuan atas tanah adat di Negeri Sembilan menunjukkan karakter 

khas karena Adat Perpatih—yang berlandaskan sistem kekerabatan matrilineal—

diintegrasikan secara formal ke dalam sistem hukum negara bagian.
206

 Tanah pusaka 

perempuan dipertahankan sebagai kepemilikan komunal yang diwariskan melalui 

garis ibu, sementara pengelolaannya diakui dan dicatat dalam kerangka hukum 

pertanahan berdasarkan National Land Code 1965. Model ini menempatkan 

perempuan sebagai penjaga kesinambungan pusaka, dengan negara berperan 

memberikan kepastian administratif tanpa menghapus legitimasi adat.
207

 

Sejak Customary Tenure Enactment 1909disusul Enakmen Pemegangan Adat 

Bab 215 (1960) Negeri Sembilan menempatkan customary land sebagai kategori 

hukum tersendiri di luar freehold dan leasehold.
208

 Dengan begitu, negara bagian 

mengakui bahwa ada “dunia normatif” yang berbeda dari kepemilikan individual, 

yakni kepemilikan komunal yang ditata oleh adat, diwariskan melalui garis ibu, dan 

diawasi oleh struktur adat berlapis (Undang Yang Empat, Lembaga, Buapak/Perut, 

                                                             
205

 Wawancara lansung dengan peneliti,Kampus USIM, Negeri Sembilan Malaysia, 2025 
206

 National Land Code (Malaysia) 1965. 
207

 Ibid.; lihat juga M.B. Hooker, Adat Law in Modern Indonesia (Kuala Lumpur: Oxford University 

Press, 1978), 73–90. 
208 Enakmen Customary Tenure Negeri Sembilan 1909; Enakmen Pemegangan Adat Bab 215 (1960). 



 

85 

hingga Bundo Kanduang). Pengakuan formal ini memberi dasar bagi pendaftaran 

dalam Customary Title Register, sekaligus menyediakan perangkat administratif 

(catatan, caveat, dan pengawasan perubahan status) agar tanah adat tidak hilang 

ditelan pasar tanah modern. Namun, seperti diingatkan Dr. Izawati Wook dalam 

wawancara lapangan, “pengkanunan ini menjadikan adat yang lentur menjadi statik, 

kerana ia diikat oleh teks undang-undang,” terutama karena perlindungan yang pada 

praktiknya cenderung tertutup: bidang tanah yang belum berstatus adat sebelum 

tonggak tahun 1960 sulit diperluas cakupannya.
209

 Pernyataan ini menyoroti 

paradoks pengakuan: ketika adat masuk ke dalam teks undang-undang untuk 

memperoleh kepastian, ia berisiko kehilangan fleksibilitasnya sebagai living law. 

Pengakuan itu juga bertumpu pada asas nilai: “adat bersendikan syarak, 

syarak bersendi Kitabullah.” Dalam wawancara, Assoc. Prof. Dr. Mualimin 

Mochammad Sahid menekankan bahwa “Adat Perpatih ialah adat yang bersendi 

syarak bukan dua hukum yang bertentangan, melainkan dua jalan menuju 

keadilan.”
210

 Kaidah fikih al-‘ādah muhakkamah memberi landasan normatif bahwa 

adat yang tidak bercanggah dengan syarak dapat dijadikan sumber hukum.
211

 Dari 

sisi maqāṣid, struktur pewarisan matrilineal yang menjaga tanah tetap di tangan 

perempuan adat tidak bertentangan dengan prinsip ḥifẓ al-nasl (menjaga keturunan) 

dan ḥifẓ al-māl (menjaga harta), sepanjang muamalahnya dipandu musyawarah dan 

tidak menzalimi pihak lain. Dengan fondasi ini, pengakuan legal atas customary land 

memperoleh legitimasi moral-keagamaan, bukan semata administratif. 

Dimensi sosial-institusional pengakuan juga terang dalam struktur adat. 

Muhammad Ridwan bin Erizal menjelaskan, “Undang dan Lembaga menjaga undang 

                                                             
209

 Izawati Wook, wawancara lapangan dengan penulis, Negeri Sembilan 
210 Mualimin Mochammad Sahid, wawancara lapangan dengan penulis, Negeri Sembilan/Seremban 
211 Wahbah al-Zuhaylī, Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, vol. 2 (Damascus: Dār al-Fikr, 1986), 833–35. 

 



 

86 

negeri, Buapak menjaga suku, dan Bundo menjaga marwah keluarga. Semua saling 

terkait; tidak ada yang lebih tinggi daripada amanah.”
212

 Di sini, recognition 

(Honneth) dapat dibaca sebagai perjuangan untuk diakui dalam tiga lingkup: 

penghargaan (marwah dan kehormatan perempuan sebagai trustee pusaka), hak 

(legal personality komunitas suku di hadapan pejabat tanah), dan solidaritas (rasa 

memiliki bersama atas tanah sebagai amanah antargenerasi).
213

 Pengakuan formal 

tanpa pengakuan sosial hanya melahirkan teks dingin; sebaliknya, pengakuan sosial 

tanpa perangkat formal rentan melemah ketika berhadapan dengan pasar tanah, 

urbanisasi, dan instrumentasi hukum pengambilalihan (misalnya Land Acquisition 

Act 1960). Karena itu, Negeri Sembilan meneguhkan pengakuan pada dua sumbu: 

sumbu adat (musyawarah, buapak, bundo, Lembaga, Undang) dan sumbu 

administratif (register, caveat, State Authority). 

Pengakuan itu memperoleh kedalaman historis dari arsip dan narasi yang 

dirawat Lembaga Muzium Negeri Sembilan. Drs. Shamsuddin bin Ahmad 

menuturkan bahwa legitimasi politik Negeri Sembilan tidak hanya berasal dari 

kolonial atau perlembagaan modern, melainkan dari restu Pagaruyung dan izin 

Sultan Siak ketika Raja Melewar diangkat pada 1773.
214

 Jejak sejarah ini membentuk 

semacam sovereignty by recognition kedaulatan yang tumbuh dari pengakuan antar-

entitas adat dan kerajaan Melayu yang hingga kini menjadi “modal simbolik” bagi 

tatanan adat ketika bernegosiasi dengan negara modern. Ia memperlihatkan bahwa 

pengakuan tidak lahir dari nir-sejarah, melainkan dari ingatan kolektif yang memberi 

bobot legitimasi pada struktur adat kontemporer. 

                                                             
212 Muhammad Ridwan bin Erizal, wawancara lapangan dengan penulis, Negeri Sembilan, n.d. 

(catatan penulis). 
213 Axel Honneth, The Struggle for Recognition: The Moral Grammar of Social Conflicts (Cambridge: 

Polity Press, 1995), 92–130. 
214 Shamsuddin bin Ahmad, wawancara lapangan dengan penulis, Lembaga Muzium Negeri Sembilan 



 

87 

Meski demikian, para narasumber juga menandai tantangan. Dr. Izawati 

mengingatkan, “anak muda hari ini lebih kenal akta daripada adat,” menunjuk pada 

jurang generasi dalam literasi adat.
215

 Modernisasi mengubah hubungan orang muda 

dengan tanah dengan mobilitas ekonomi, urbanisasi, dan insentif pasar yang tak 

selalu sejalan dengan non-alienability tanah pusaka. Di sinilah kebijakan pengakuan 

perlu melampaui pendekatan “penjagaan daftar” semata. Pertama, perlu ada protocol 

partisipasi free, prior and informed consent (FPIC) versi adat agar setiap rencana 

perubahan guna/hasil melewati musyawarah berjenjang dan dicatat di register. 

Kedua, perlu pembaruan enakmen yang membuka ruang “aktivasi bukti” (evidence-

based activation) bagi bidang tanah yang secara sosial-genealogis terbukti sebagai 

pusaka, walau belum sempat didaftarkan sebelum tonggak 1960. Upaya ini dapat 

dilakukan dengan memadukan bukti sejarah (silsilah suku, risalah adat, peta lama) 

dan bukti sosial kontemporer (pemetaan partisipatif, kesaksian komunitas) yang 

diverifikasi pejabat tanah bersama Lembaga/Undang. Ketiga, literasi adat perlu 

diperbarui: dokumentasi precedent adat, pedoman keputusan Lembaga, dan case-

notes register akan memperkaya common sense administratif agar tidak sekadar 

bergantung pada black-letter law. 

Dalam komparasi regional, pengakuan Negeri Sembilan menampilkan model 

delegated pluralism: adat diakui dalam kerangka otoritas negeri, sehingga negara 

bagian memegang kunci pengesahan dan pengawasan.
216

 Model ini berbeda dari 

Sumatera Barat—yang cenderung autonomous pluralism—tetapi keduanya bertemu 

pada tujuan yang sama: menjaga amanah komunal dan marwah perempuan adat. Dari 

sudut teori, kombinasi recognition–interlegality menjelaskan mengapa pengakuan 

                                                             
215 Izawati Wook, wawancara lapangan dengan penulis 
216 Bandingkan dengan kerangka pengakuan di Indonesia: Undang-Undang No. 5 Tahun 1960 

(UUPA) Pasal 3; Putusan MK No. 35/PUU-X/2012. 



 

88 

Negeri Sembilan tetap bertahan: tradisi memberi isi normatif (komunalitas, 

musyawarah, non-alienability), sementara negara memberi bentuk legal (kategori 

tanah, register, due process administratif). Keduanya saling mengikat: tanpa tradisi, 

pengakuan kehilangan ruh; tanpa negara, pengakuan kehilangan daya mengikat 

eksternal. Akhirnya, pengakuan di Negeri Sembilan adalah praktik pluralisme yang 

hidup: ia tidak membekukan adat, tetapi juga tidak membiarkan adat terombang-

ambing tanpa kepastian. Seperti dirangkum Bundo Kanduang dalam wawancara, 

“Selagi adat dijaga dan perempuan memegang amanah, negeri ini tidak akan hilang 

akalnya.”
217

 Kalimat ini merangkum esensi pengakuan: melindungi trust komunal 

yang menyeberangkan martabat (marwah), kesinambungan keturunan, dan 

keseimbangan sosial ke generasi berikutnya dengan perangkat hukum negeri sebagai 

pagar, dan musyawarah adat sebagai jantungnya. 

Malaysia—khususnya Negeri Sembilan—mengakui tanah adat Perpatih 

melalui instrumen hukum tertulis seperti Customary Tenure Enactment (Cap. 215), 

yang menempatkan tanah adat sebagai kepemilikan khusus (customary tenure) dalam 

sistem hukum formal. Pengakuan ini bersifat inkorporatif, karena negara 

menginstitusionalisasikan karakter komunal tanah adat tanpa meniadakannya, 

sehingga hukum adat dan hukum negara berjalan paralel dalam kerangka 

kewenangan negara bagian. Sistem tanah adat Perpatih di Negeri Sembilan tidak 

dapat dipahami secara utuh tanpa memahami terlebih dahulu struktur sosial dan 

pemerintahan adat yang menopangnya. Dalam konteks ini, Adat Perpatih bukan 

hanya sebuah sistem pewarisan harta, melainkan juga satu bentuk tata pemerintahan 

tradisional yang berasaskan musyawarah, amanah, dan komunalisme. Struktur sosial 

ini telah terbentuk secara berlapis sejak masa migrasi Minangkabau ke Semenanjung 

                                                             
217 Bundo Kanduang, wawancara lapangan dengan penulis, Negeri Sembilan 



 

89 

Tanah Melayu pada abad ke-15 hingga ke-17 dan kemudian dimantapkan dalam 

bentuk lembaga adat formal setelah berdirinya kerajaan Negeri Sembilan pada tahun 

1773. 

1. Hierarki dan Struktur Pemerintahan Adat 

Struktur pemerintahan adat di Negeri Sembilan berbentuk hierarki sosial yang 

berlapis dan bersifat kolektif. Hierarki ini terdiri dari beberapa tingkatan utama: 

Yang di-Pertuan Besar, Undang Yang Empat, Lembaga, Buapak, Perut, dan 

Suku. Setiap tingkatan memiliki fungsi sosial dan hukum yang saling terkait dan 

tidak dapat dipisahkan. 

a. Yang di-Pertuan Besar Negeri Sembilan berfungsi sebagai simbol 

kedaulatan negeri yang diangkat oleh Undang Yang Empat. 

Kedudukannya bukan raja mutlak, tetapi primus inter pares (yang utama 

di antara yang sederajat). 

b. Undang Yang Empat (dari Rembau, Sungai Ujong, Jelebu, dan Johol) 

berperan sebagai pemegang kuasa adat tertinggi di wilayah masing-

masing, bertugas menegakkan adat, mengesahkan pelantikan, dan 

menyelesaikan pertikaian antar-suku. 

c. Lembaga Adat menjadi penghubung antara Undang dan masyarakat suku, 

menjaga pelaksanaan hukum adat pada tingkat kampung. 

d. Buapak ialah pemimpin suku atau keluarga besar (lineage head) yang 

berfungsi sebagai penjaga nilai dan penentu keputusan dalam urusan tanah 

adat, pewarisan, dan pernikahan. 

e. Perut dan Suku adalah unit dasar sosial yang mengikat seluruh anggota 

melalui garis keturunan ibu (matrilineal descent). 



 

90 

Menurut Muhammad Ridwan bin Erizal, Setiausaha Pertubuhan Kebajikan 

Masyarakat Minang Negeri Sembilan (PKMMNS), sistem berlapis ini 

mencerminkan keseimbangan antara otoritas dan kolektivitas. Ia menegaskan, 

“Dalam adat, tidak ada satu orang yang berkuasa mutlak. Setiap keputusan 

mesti dimusyawarahkan. Undang tidak boleh bertindak tanpa Lembaga, dan 

Lembaga mesti berbincang dengan Buapak dan Bundo Kanduang. Ini 

memastikan keadilan berjalan dari bawah ke atas.” 

 

Struktur yang bersifat deliberatif ini menjadikan sistem pemerintahan adat 

Perpatih sebagai bentuk demokrasi tradisional yang unik di dunia Melayu. Ia 

berfungsi bukan hanya dalam bidang sosial, tetapi juga dalam pengurusan tanah, 

pewarisan, dan penyelesaian sengketa adat. 

 

2. Fungsi Sosial dan Yuridis dalam Adat Perpatih 

Fungsi sosial-adat dalam sistem Perpatih tidak semata-mata menjaga tatanan 

moral, tetapi juga memiliki dimensi hukum yang kuat. Setiap tingkatan dalam 

hierarki adat memainkan peranan dalam proses pengakuan dan perlindungan hak 

atas tanah adat. 

a. Buapak berfungsi sebagai saksi hidup dan penjaga sejarah tanah 

pusaka. Ia memastikan bahwa hak-hak anggota suku dilindungi dan 

tidak terjadi pelanggaran amanah. 

b. Lembaga bertugas menafsirkan hukum adat, menjadi semacam 

lembaga arbitrase yang menyelesaikan perselisihan antar-keluarga 

atau antar-suku. 

c. Undang memiliki otoritas akhir dalam menegaskan keputusan adat 

yang bersifat publik dan mengikat, terutama dalam perkara tanah, 

pewarisan, dan pelantikan pemimpin adat. 



 

91 

Ridwan bin Erizal menjelaskan bahwa struktur ini sebenarnya berfungsi 

sebagai sistem hukum alternatif di luar mahkamah negara. 

“Kalau ada sengketa tanah pusaka, kami tidak terus ke mahkamah. Buapak 

dan Lembaga akan bermesyuarat dahulu. Keputusan mereka selalunya 

diterima oleh semua pihak kerana berpaksikan kebenaran dan silaturrahim.” 

 

Sistem ini menunjukkan bahwa hukum adat masih berfungsi sebagai 

mekanisme dispute resolution yang efektif, selaras dengan prinsip restorative 

justice dalam hukum modern. 

 

3.  Peranan PKMMNS dan Lembaga Bundo Kanduang 

Peranan lembaga sosial seperti Pertubuhan Kebajikan Masyarakat Minang 

Negeri Sembilan (PKMMNS) menjadi penting dalam menjaga kesinambungan 

adat di tengah perubahan sosial. PKMMNS berfungsi sebagai wadah koordinasi 

bagi masyarakat Minangkabau rantau di Negeri Sembilan yang ingin memelihara 

adat dan memperkukuh jaringan sosial dengan tanah asal mereka di Sumatera 

Barat. 

Muhammad Ridwan menjelaskan bahwa PKMMNS memainkan tiga fungsi 

utama: 

a. Pendidikan dan advokasi adat, melalui seminar dan bengkel tentang sejarah 

serta fungsi tanah adat; 

b. Kebajikan sosial, membantu ahli suku yang menghadapi konflik atau 

kehilangan hak atas tanah adat; 

c. Diplomasi budaya, menjalin hubungan dengan institusi adat di Sumatera 

Barat, termasuk Kerapatan Adat Nagari (KAN). 

Ia menambahkan: 



 

92 

“Kami melihat adat bukan sekadar warisan, tapi sistem nilai. PKMMNS 

membantu menjelaskan kepada generasi muda bahawa adat dan Islam tidak 

bertentangan — keduanya saling menguatkan.” 

Dalam konteks ini, organisasi sosial seperti PKMMNS menjadi bentuk 

baru dari lembaga adat non-formal yang menjalankan fungsi representasi 

masyarakat adat di luar struktur tradisional. 

Selain itu, lembaga Bundo Kanduang memainkan peranan yang amat 

penting dalam sistem sosial Perpatih. Bundo Kanduang ialah simbol perempuan 

Minangkabau yang dihormati, pemegang amanah moral dan penjaga harta 

pusaka. Menurut wawancara dengan Bundo Kanduang Masyarakat Minang 

Negeri Sembilan, peranan perempuan tidak sekadar simbolik, tetapi praktikal: 

“Perempuan mewarisi tanah bukan untuk menguasai, tetapi untuk menjaga. Dia 

bukan pemilik, tetapi penjaga keseimbangan keluarga dan suku. Amanah itu 

bukan hak, tapi tanggungjawab.” 

 

Bundo menegaskan bahwa perempuan menjadi pemegang kunci 

keberlangsungan adat kerana merekalah yang memastikan kesinambungan 

keturunan dan pengelolaan harta pusaka. Oleh sebab itu, peranan mereka diakui 

dalam setiap musyawarah adat, bahkan dalam pelantikan pemimpin seperti 

Buapak atau Undang, restu Bundo dianggap syarat sah moral dan spiritual. 

“Tidak ada pelantikan Buapak tanpa restu Bundo. Karena kami yang 

melahirkan pewaris adat itu sendiri,” ujar beliau dengan tegas. 

Pandangan ini memperlihatkan bagaimana perempuan di Negeri Sembilan 

tidak diposisikan sebagai subjek pasif, tetapi sebagai aktor sosial dan spiritual 

yang menjaga keseimbangan antara dunia laki-laki (politik) dan dunia 

perempuan (moralitas). 

 



 

93 

4.    Fungsi Amanah dan Regenerasi Nilai Adat 

Salah satu tantangan krusial dalam pengakuan hukum atas tanah adat di 

Negeri Sembilan adalah melemahnya regenerasi nilai adat pada generasi muda, 

yang berdampak langsung pada efektivitas pengakuan tersebut. Wawancara 

lapangan menunjukkan bahwa urbanisasi dan pendidikan modern menjauhkan 

generasi muda dari pengetahuan tentang suku, Buapak, dan fungsi amanah 

perempuan sebagai pemegang tanah pusaka. Muhammad Ridwan bin Erizal 

menegaskan, 

“Anak-anak muda sekarang ramai yang tidak kenal sukunya. Bila 

ditanya siapa Buapak mereka, mereka tidak tahu. Ini bahaya, kerana kalau 

suku tidak dikenal, maka tanah adat pun tidak lagi dijaga.” 

 

yang menggambarkan risiko hukum berupa kekosongan pengawasan atas 

tanah adat. Ketidaktahuan ini melemahkan prinsip communal trust dan 

berpotensi mendorong pengalihan tanah tanpa persetujuan lembaga adat. 

Sementara itu, Bundo Kanduang Masyarakat Minang Negeri Sembilan juga 

menekankan dimensi amanah moral dalam pengakuan tersebut dengan 

menyatakan, 

“Anak mesti diajar pepatah dan perbilangan sejak kecil. Kalau adat hilang, 

hilanglah marwah. Biar mati anak, jangan mati adat — itu pesan orang tua 

kami.” 

 

Oleh karena itu, pengakuan formal melalui enakmen dan pendaftaran 

tanah adat memerlukan dukungan negara dalam penguatan kelembagaan dan 

edukasi adat, agar pengakuan hukum tidak berhenti pada legitimasi 

administratif, tetapi tetap berakar pada pengakuan sosial yang hidup dalam 

komunitas adat. 

 



 

94 

5. Keterpaduan Adat dan Struktur Negara 

Sistem sosial dan hukum Adat Perpatih di Negeri Sembilan 

menunjukkan bentuk keterpaduan yang unik antara hukum adat dan struktur 

negara modern.Negeri Sembilan merupakan satu-satunya negeri di Malaysia 

yang berstatus monarki konstitusional dengan pengakuan eksplisit terhadap 

sistem adat dalam kerangka pemerintahan negeri. Kedudukan Undang Yang 

Empat, Lembaga, dan Buapak diakui dalam struktur sosial, meskipun mereka 

tidak memiliki kuasa administratif formal seperti pejabat kerajaan. 

Namun demikian, keputusan mereka tetap dihormati secara moral dan sosial 

oleh masyarakat, terutama dalam perkara tanah pusaka, pewarisan, dan 

pelantikan pemimpin adat. 

Hubungan ini mencerminkan model pluralisme hukum yang harmonis, 

di mana hukum negara mengatur urusan administratif dan pendaftaran tanah, 

sedangkan hukum adat mengatur legitimasi sosial, moral, dan spiritual 

masyarakat. Dengan kata lain, hukum negara menyediakan form, sedangkan 

hukum adat memberi soul bagi sistem keadilan sosial di Negeri Sembilan. 

Muhammad Ridwan bin Erizal menggambarkan hubungan ini dengan 

jelas: 

“Kami tidak menentang undang-undang negara, kerana undang-undang dan 

adat boleh hidup bersama. Undang negeri mengurus pentadbiran, kami 

menjaga marwah.” 

 

Pernyataan ini mencerminkan paradigma integratif antara hukum positif 

dan hukum adat. Adat tidak diposisikan sebagai antitesis negara, melainkan 

sebagai partner moral dalam mewujudkan keadilan sosial. 

Dalam konteks teori hukum modern, hal ini sesuai dengan konsep legal 



 

95 

pluralism, yakni keberadaan lebih dari satu sistem hukum yang hidup 

berdampingan dalam satu wilayah dan sama-sama diakui oleh masyarakat. 

Bentuk pluralisme hukum Negeri Sembilan bersifat fungsional dan 

dinamis. Hukum negara memberikan legitimasi administratif terhadap tanah 

adat melalui Enakmen Pemegangan Adat Bab 215 (1960), sementara hukum 

adat mengatur distribusi dan pengelolaan tanah sesuai amanah suku. Dengan 

mekanisme ini, konflik antara adat dan undang-undang dapat diminimalkan, 

kerana kedua sistem saling melengkapi, bukan saling meniadakan. 

Lembaga seperti PKMMNS dan Bundo Kanduang berperan sebagai 

jembatan antara masyarakat adat dan pemerintah negeri, sehingga pelestarian 

adat menjadi bagian dari kebijakan kebudayaan. Keterpaduan ini menegaskan 

Adat Perpatih sebagai hukum adat yang hidup dan adaptif, dengan struktur 

Undang–Lembaga–Buapak–Suku sebagai sistem amanah yang menjaga 

keseimbangan sosial melalui musyawarah. PKMMNS menjembatani adat 

dengan modernisasi, sementara Bundo Kanduang menjaga kesinambungan 

moral dan spiritual Adat Perpatih. Selama struktur adat berfungsi sebagai 

sistem amanah dan perempuan menjalankan peran moralnya, adat akan tetap 

hidup dalam kesadaran kolektif masyarakat Negeri Sembilan, sebagaimana 

ditegaskan oleh Bundo Kanduang. 

“Selagi perempuan masih menjaga amanah dan Undang masih menghormati 

adat, selagi itu Perpatih tidak akan hilang di bumi ini.” 

Dengan demikian, Adat Perpatih di Negeri Sembilan bukan hanya 

warisan sejarah, tetapi landasan normatif yang hidup bagi keadilan sosial, 

keberlanjutan budaya, dan pluralisme hukum di kawasan Melayu.  



 

96 

Penelitian Sahid dan Ahmad (2024) menunjukkan bahwa lembaga adat 

di Negeri Sembilan masih aktif menyelesaikan sengketa tanah berdasarkan 

prinsip musyawarah dan consensus-based justice.
218

 Demikian pula di 

Minangkabau, lembaga nagari berperan sebagai forum mediasi yang menjaga 

harmoni dan mencegah eskalasi konflik agraria.
219

 Kedua sistem ini 

memperlihatkan bagaimana adat tidak sekadar menjadi sumber hukum lokal, 

tetapi juga sumber legitimasi sosial dan politik. Dengan demikian, baik 

Minangkabau maupun Negeri Sembilan mempertahankan filsafat tanah 

sebagai milik kolektif yang dijaga oleh perempuan dan diatur oleh lembaga 

adat. Dalam perspektif kontemporer, nilai-nilai ini relevan dengan wacana 

keadilan ekologis dan keberlanjutan sosial, karena menempatkan kepemilikan 

dalam relasi tanggung jawab moral, bukan semata hak individual.
220

 

 

C. Norma Adat Perpatih Tentang Perlindungan Tanah Adat 

Perlindungan tanah adat dalam Adat Perpatih bersifat preventif dan komunal, 

ditandai dengan larangan pengalihan tanah kepada pihak luar suku serta kewajiban 

persetujuan kolektif untuk setiap perubahan penguasaan. Pengawasan adat mencegah 

komodifikasi tanah, sementara sengketa diselesaikan secara berjenjang melalui 

musyawarah untuk memulihkan keseimbangan sosial. Pola ini serupa dengan adat 

Minangkabau, namun Adat Perpatih memperoleh pengakuan formal yang lebih kuat 

dalam sistem hukum negara Malaysia. Sistem Customary Tenure di Negeri Sembilan 

berakar pada Adat Perpatih Minangkabau yang bersifat matrilineal dan menempatkan 

perempuan sebagai pemegang amanah harta pusaka. Melalui Customary Tenure 

                                                             
218

 Sahid and Ahmad, “Tanah Adat,” 128. 
219

 D. Hernawan et al., “Juridical Overview of Ulayat Land Dispute Resolution and Its Impact on 

Indigenous Peoples,” InfoTek Sains 11, no. 2 (2023): 45. 
220

 R. Monson, “Land Tenure, Climate Adaptation and Legal Pluralism in a Changing World,” Land 

Use Policy 152 (2025): 101–104. 



 

97 

Enactment 1909, adat ini diformalisasikan menjadi hukum negara, menandai 

pengakuan hukum pertama terhadap tanah adat di Malaysia, meskipun 

pendekatannya lebih menekankan aspek administratif daripada pemeliharaan nilai 

filosofis adat. 

Menurut Dr. Izawati Wook, pakar hukum tanah dan syariah di Universiti 

Sains Islam Malaysia (USIM), “pengkanunan hukum tanah adat memang 

memberikan legitimasi formal kepada Adat Perpatih, tetapi pada saat yang sama 

menjadikan adat yang lentur menjadi statik dan terikat pada teks undang-undang.” 

Beliau menegaskan bahawa asas semangat komunalisme dan fleksibilitas adat yang 

semula hidup dalam praktik masyarakat mulai tereduksi ketika adat dikodifikasikan 

oleh sistem hukum kolonial. Akibatnya, hubungan spiritual dan sosial antara 

manusia, tanah, dan suku menjadi terputus dari konteks aslinya. Setelah 

kemerdekaan Malaysia, pengaturan hukum tanah adat diperbaharui melalui 

Enakmen Pemegangan Adat Bab 215 (1960) yang dikeluarkan oleh Negeri 

Sembilan. Enakmen ini berfungsi untuk memperkukuh kedudukan tanah adat dalam 

sistem hukum negara bagian, sekaligus memberikan dasar bagi pendaftaran tanah 

pusaka adat secara legal di bawah Pejabat Tanah dan Galian Negeri Sembilan. 

Melalui peraturan ini, setiap tanah adat yang telah diakui wajib didaftarkan atas nama 

perempuan yang menjadi ahli suku (female custodian) sebagai pemegang amanah 

(trustee), sementara laki-laki berfungsi sebagai penjaga keamanan dan pelindung aset 

keluarga. 

Dr. Izawati menjelaskan bahwa perubahan dari sistem lisan ke sistem legal 

tertulis membawa dua implikasi besar. Pertama, ia memperkuat pengakuan negara 

terhadap keberadaan adat, sehingga tanah adat tidak dapat dijual atau dipindah milik 

tanpa izin lembaga adat dan otoritas negeri. Kedua, sistem pendaftaran formal ini 



 

98 

“menyebabkan banyak tanah adat yang tidak didaftarkan karena prosesnya rumit 

dan memerlukan biaya tinggi, sehingga sebahagiannya hilang status adat dan 

dianggap tanah biasa di bawah National Land Code 1965.” Fenomena ini 

menimbulkan paradoks hukum: adat diakui tetapi terancam lenyap oleh mekanisme 

hukum formal yang semestinya melindunginya. 

1. Kedudukan Tanah Adat dalam National Land Code 1965 

Dalam konteks hukum nasional Malaysia, dasar umum mengenai 

kepemilikan tanah diatur oleh National Land Code 1965 (NLC). Kode ini 

menegaskan bahwa seluruh tanah di Malaysia secara prinsip berada di bawah 

kekuasaan negara bagian (state authority). Namun, Negeri Sembilan menjadi satu-

satunya negeri di Malaysia yang menegaskan pengecualian melalui pasal khusus 

yang mengakui keberadaan tanah adat Perpatih. Dalam sistem NLC, tanah adat tidak 

termasuk dalam kategori freehold maupun leasehold, melainkan masuk dalam 

kategori customary land, yakni tanah yang dipegang oleh suku tertentu dan 

diwariskan secara adat. 

Dr. Izawati dalam wawancaranya menegaskan bahwa posisi hukum tanah 

adat di bawah NLC adalah “posisi yang diakui tetapi terkurung,” kerana walaupun 

diakui, ia tidak dapat diperluas atau diciptakan baru. Artinya, hanya tanah yang 

sudah memiliki status adat sebelum tahun 1960 yang dianggap sah sebagai tanah 

adat. Tidak ada mekanisme hukum untuk menambah kawasan baru sebagai 

customary land. Dengan demikian, adat menjadi eksklusif dan tidak lagi dinamis, 

padahal falsafah asalnya bersifat terbuka dan berkembang mengikuti keseimbangan 

sosial. Kondisi ini menyebabkan penyusutan drastis luas tanah adat dari masa ke 

masa. Beberapa penelitian yang juga dikutip oleh Izawati menunjukkan bahwa jika 

pada awal abad ke-20 tanah adat mencakup lebih dari 20 persen wilayah Negeri 



 

99 

Sembilan, kini hanya tinggal sekitar 6–8 persen yang masih tercatat sebagai 

customary land. Banyak di antaranya telah beralih fungsi menjadi kawasan 

perumahan, industri, dan infrastruktur. Izawati menilai bahwa “hukum negara yang 

bersifat individualistik tidak serasi dengan semangat kolektivitas adat yang 

bersandarkan pada amanah suku.” 

2. Prinsip Dasar: Tanah Adat sebagai Communal Trust 

Sistem tanah adat Negeri Sembilan menempatkan tanah sebagai harta amanah 

suku (communal trust), di mana perempuan memegangnya sebagai amanah, bukan 

hak milik mutlak, untuk menjaga kesejahteraan keluarga besar. Menurut Dr. Izawati, 

prinsip ini sejajar dengan doktrin hukum Islam tentang trustee (al-wakalah dan 

amanah). Dalam kerangka hukum adat, perempuan tidak bebas menjual atau 

menggadaikan tanah tanpa izin suku, sementara keputusan penting seperti pembagian 

hasil atau pewarisan ditentukan melalui musyawarah keluarga yang melibatkan 

Buapak dan Lembaga Adat. Konsep ini mencerminkan model hukum pluralistik di 

mana hukum adat, hukum Islam, dan hukum negara bersinergi melalui mekanisme 

sosial, bukan sekadar teks undang-undang. Lebih lanjut, beliau menjelaskan: 

“Dalam adat Perpatih, harta pusaka perempuan adalah amanah, bukan 

hak mutlak. Ia melambangkan kesejahteraan suku, bukan kekayaan individu. 

Jika dia memutuskan menjual atau menyerahkan tanah tanpa musyawarah, 

maka tindakan itu dianggap melanggar adat dan membatalkan keberkatan 

harta tersebut.” 

 

Prinsip communal trust ini juga yang menjadikan sistem tanah adat Negeri 

Sembilan berbeda dengan sistem hukum tanah nasional Malaysia yang menganut 

asas individual ownership. Dalam perspektif pluralisme hukum, hal ini menjadi 

contoh bahwa keberlanjutan hukum adat tidak hanya bergantung pada undang-

undang, tetapi pada daya hidupnya di tengah masyarakat. 

 



 

100 

3. Konflik antara Kodifikasi Adat dan Dinamika Sosial 

Walaupun sistem Customary Tenure memberikan perlindungan hukum, 

kodifikasi adat juga menimbulkan persoalan baru: konflik antara semangat adat dan 

mekanisme hukum positif. Dr. Izawati mengemukakan bahwa “undang-undang adat 

yang dikodifikasi terlalu rigid, tidak dapat menyesuaikan diri dengan perubahan 

zaman.” Misalnya, banyak generasi muda yang tidak lagi memahami struktur suku, 

sehingga tanah pusaka sukar didaftarkan karena ahli waris sah tidak diketahui dengan 

pasti. Beliau juga menyoroti masalah pengambilalihan tanah oleh pemerintah di 

bawah Land Acquisition Act 1960, yang sering dilakukan untuk tujuan pembangunan 

umum. Secara hukum, tindakan itu sah, tetapi secara adat ia menimbulkan 

ketegangan, kerana “tanah bukan sekadar aset ekonomi, tetapi simbol identiti dan 

maruah suku.” Ketika tanah adat diambil tanpa pemulangan nilai adat, maka 

hilanglah sebahagian daripada jati diri masyarakat Negeri Sembilan. 

Dalam pandangan hukum perbandingan, kasus ini menunjukkan perbedaan 

mendasar antara Malaysia dan Indonesia. Di Indonesia, UUPA 1960 masih 

memberikan ruang bagi pengakuan tanah ulayat melalui Peraturan Daerah dan 

Putusan Mahkamah Konstitusi No. 35/PUU-X/2012, sedangkan di Malaysia, 

pengakuan tanah adat tidak bersifat progresif tetapi konservatif — hanya melindungi 

yang sudah ada, tanpa membuka ruang baru bagi penciptaan hak adat. 

 

4. Refleksi Lapangan dan Relevansi Hukum Modern 

Dari perspektif empiris, wawancara dengan Dr. Izawati Wook menunjukkan 

bahwa sistem Customary Tenure kini berada dalam posisi dilematis: diakui tetapi 

tidak berkembang. Beliau mengusulkan agar pemerintah negeri melakukan reformasi 

terhadap Enakmen Pemegangan Adat agar sesuai dengan prinsip living law. Artinya, 



 

101 

hukum adat harus diperlakukan sebagai sistem sosial yang hidup dan mampu 

menyesuaikan diri dengan realitas kontemporer, bukan hanya dipelihara sebagai 

warisan masa lalu.  Lebih lanjut Prof Izawati menjelaskan bahwa tanah adat 

menyusut dari waktu ke waktu, hal ini karena: pertama, ramai pemilik tidak mahu 

mendaftarkan tanah pusaka mereka sebagai tanah adat kerana prosesnya rumit dan 

dianggap mengikat. Kedua, beberapa tanah diambil balik oleh pihak berkuasa 

melalui Land Acquisition Act 1960. Ketiga, sebahagian tanah hilang status adat 

kerana dijual atau digadai kepada orang luar suku. Fenomena ini memperlihatkan 

jurang antara peraturan bertulis dengan amalan sebenar masyarakat Menurutnya, 

“jika adat Perpatih hendak terus hidup, ia mesti diberi ruang dalam hukum tanah 

nasional sebagai model komunalisme moden, bukan sekadar catatan sejarah.” Ia 

mengusulkan penguatan kelembagaan adat (Buapak, Lembaga, dan Bundo 

Kanduang) dalam proses pendaftaran dan penyelesaian sengketa tanah adat, agar 

hukum negara tidak menindih hukum adat, tetapi berdialog dengannya. 

Dari hasil analisis dan wawancara dengan Dr. Izawati Wook, dapat 

disimpulkan bahwa sistem Customary Tenure Negeri Sembilan menampilkan dua 

wajah: sebagai instrumen pengakuan hukum dan sebagai tantangan bagi 

keberlanjutan adat. Enakmen 1909 dan Bab 215 (1960) telah memberi dasar yuridis 

yang kuat bagi tanah adat, namun kodifikasi yang terlalu administratif berpotensi 

mengikis nilai filosofis dan spiritual adat Perpatih. Kedudukan tanah adat dalam 

National Land Code 1965 menunjukkan pengakuan yang terbatas, sedangkan prinsip 

communal trust menegaskan watak sosial hukum adat yang menjunjung 

keseimbangan antara hak, tanggungjawab, dan marwah suku. Sistem ini menjadi 

contoh konkret dari pluralisme hukum Melayu, di mana hukum adat, hukum Islam, 



 

102 

dan hukum negara tidak saling meniadakan, tetapi hidup berdampingan. 

Sebagaimana diungkapkan oleh Dr. Izawati: 

“Adat Perpatih ialah warisan undang-undang sosial yang hidup; ia tidak 

perlu ditinggalkan untuk menjadi moden, tetapi difahami agar menjadi 

sumber moral dan keadilan yang lestari.” 

 

D. Peranan Muzium Negeri  Sembilan 

Sejarah pembentukan Negeri Sembilan tidak dapat dilepaskan dari akar 

genealogis dan budaya Minangkabau serta jaringan politik kerajaan-kerajaan 

Melayu di Sumatera dan Semenanjung. Adat Perpatih yang kini menjadi asas 

identitas negeri bukan hanya hasil migrasi budaya, tetapi juga manifestasi dari 

hubungan diplomatik dan pengakuan politik antara Pagaruyung, Siak Sri 

Indrapura, dan Negeri Sembilan. Dalam wawancara lapangan, Drs. Shamsuddin 

bin Ahmad, Pengarah Lembaga Muzium Negeri Sembilan, menegaskan bahwa 

lembaganya memegang peranan penting dalam pelestarian dokumen sejarah dan 

artefak adat yang menjadi bukti kesinambungan politik dan sosial antara tiga 

pusat kekuasaan Melayu tersebut. 

 

1.  Peranan Lembaga Muzium Negeri Sembilan dalam Pelestarian Sejarah 

Lembaga Muzium Negeri Sembilan bukan sekadar institusi pameran 

artefak, melainkan pusat penyelidikan dan pendidikan sejarah adat Melayu–

Minangkabau. Menurut Drs. Shamsuddin, muzium berfungsi sebagai penjaga 

memori kolektif masyarakat dan tempat pertemuan antara akademik, adat, dan 

warisan politik. 

“Kami di muzium tidak hanya menyimpan barang lama. Kami menyimpan 

makna bagaimana sejarah, adat, dan kerajaan saling berjalin membentuk 



 

103 

Negeri Sembilan. Setiap dokumen, silsilah, dan artifak adalah bukti bahawa 

negeri ini berdiri atas asas adat dan restu politik Melayu yang sah”
221

. 

 

Koleksi utama Muzium Negeri Sembilan meliputi manuskrip lama, catatan 

pelantikan Yang di-Pertuan Besar, serta artefak yang berasal dari abad ke-18. 

Dokumen-dokumen tersebut menunjukkan bahwa Negeri Sembilan bukanlah 

entitas politik yang berdiri secara spontan, melainkan hasil proses legitimasi 

bertingkat yang melibatkan otoritas adat Pagaruyung di Sumatera Barat dan 

kekuasaan politik Siak Sri Indrapura di Riau. Shamsuddin menjelaskan bahwa 

pelestarian sejarah ini penting agar generasi muda memahami akar politik dan 

hukum adat negeri mereka. Ia menegaskan: 

“Muzium bukan sekadar tempat melihat masa lalu, tetapi ruang memahami 

maruah bangsa. Jika akar sejarah diputus, maka identitas adat pun hilang.” 

 

Pandangan ini selaras dengan konsep cultural continuity yang 

dikemukakan oleh Anthony Reid dalam Southeast Asia in the Age of Commerce, 

di mana identitas Melayu dibentuk oleh kesinambungan sejarah antara kerajaan 

dan adat
222

. 

 

2   Hubungan Genealogis antara Pagaruyung, Siak Sri Indrapura, dan Negeri 

Sembilan 

Hubungan genealogis antara tiga pusat budaya Melayu–Minangkabau ini 

bersifat multi-dimensi mencakup politik, kekerabatan, dan hukum adat. 

Pagaruyung berperan sebagai pusat asal-usul adat dan keturunan, Siak sebagai 

                                                             
221

 Shamsuddin, wawancara oleh Izmi Waldani, Seremban, 2025 
222

 Reid, Anthony. Southeast Asia in the Age of Commerce, 1450–1680, Vol. II: Expansion and Crisis. 

New Haven: Yale University Press, 1988. 

 



 

104 

pelindung politik dan kekuasaan maritim, sedangkan Negeri Sembilan menjadi 

penerima dan pengembang warisan sosial-adat tersebut di Semenanjung. 

Dalam wawancara, Drs. Shamsuddin menegaskan bahwa garis genealogis 

ini “tidak sekadar simbol sejarah, tetapi rangka legitimasi yang memberi 

kekuatan moral dan hukum kepada pemerintahan adat Negeri Sembilan.” 

Menurutnya, dokumen yang tersimpan di muzium menunjukkan bahwa ketika 

para penghulu Negeri Sembilan ingin menegakkan kedaulatan mereka pada 

pertengahan abad ke-18, mereka mengirim utusan ke Pagaruyung untuk 

memohon seorang raja yang dapat menyatukan suku-suku dan memberi 

perlindungan politik. 

Namun, perjalanan diplomatik itu tidak berhenti di Pagaruyung. Catatan 

dalam The Journal of the Malaysian Branch of the Royal Asiatic Society 

mencatat bahwa keputusan membawa calon raja, Raja Melewar, ke 

Semenanjung memerlukan restu dari Sultan Siak Sri Indrapura, yang pada masa 

itu memiliki pengaruh luas di pesisir timur Sumatera dan Semenanjung 
223

. 

Maka, proses lahirnya Negeri Sembilan sebagai kerajaan adat merupakan hasil 

kolaborasi antara otoritas adat dan politik Melayu lintas selat — sebuah model 

inter-polity recognition yang unik di dunia Melayu. 

 

3. Restu Sultan Siak dan Pelantikan Raja Melewar (1773) 

Berdasarkan dokumen sejarah dan tradisi lisan yang dikumpulkan Muzium 

Negeri Sembilan, pelantikan Raja Melewar sebagai Yang di-Pertuan Besar 

pertama pada tahun 1773 merupakan tonggak awal berdirinya struktur kerajaan 

Negeri Sembilan. 

                                                             
223 Gullick, J. M. Indigenous Political Systems of Western Malaya. London: Athlone Press, 1958. 



 

105 

Raja Melewar, seorang bangsawan Minangkabau dari Pagaruyung, diundang 

oleh para penghulu suku melalui Sultan Siak sebagai perantara diplomatik. 

Menurut Shamsuddin: 

“Sultan Siak bertindak sebagai pelindung dan pemberi restu politik. Restu 

itu bukan simbolik, tetapi pengakuan formal terhadap hak Negeri Sembilan 

untuk berkerajaan. Ia menandai bahawa kerajaan ini sah di sisi adat dan 

diterima di mata kuasa Melayu yang lebih besar.” 

 

Catatan sejarah mendukung pernyataan ini. Dalam Sejarah Negeri 

Sembilan karya Buyong Adil, disebutkan bahwa Sultan Mahmud dari Siak Sri 

Indrapura mengirimkan surat pengesahan serta pemberian cop mohor sebagai 

tanda sahnya pelantikan Raja Melewar 
224

. Dengan demikian, kedaulatan Negeri 

Sembilan lahir bukan dari penaklukan, tetapi dari restu dan pengakuan adat — 

suatu bentuk sovereignty by recognition dalam istilah hukum internasional 

modern. Peristiwa ini menunjukkan bahwa pada abad ke-18, adat dan 

kedaulatan politik tidak terpisahkan. Legitimasi pemerintahan berasal dari 

keselarasan antara daulat raja, restu adat, dan izin moral suku-suku. Dalam 

kerangka hukum adat, restu tersebut menjadi bentuk pengakuan de jure dan de 

facto yang sah, karena diakui oleh kekuasaan Melayu regional yang lebih 

tinggi
225

. 

6.  Makna Hukum: Adat sebagai Dasar Kedaulatan Politik 

Kisah pelantikan Raja Melewar dan restu Sultan Siak memperlihatkan 

bahwa hukum adat memiliki fungsi konstitutif terhadap legitimasi kekuasaan 

politik. Dalam konteks teori hukum adat, pengakuan ini merupakan contoh 

                                                             
224

 Adil, Buyong. Sejarah Negeri Sembilan. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, 1971. 
225

 Andaya, Barbara Watson. To Live as Brothers: Southeast Sumatra in the Seventeenth and 

Eighteenth Centuries. Honolulu: University of Hawaii Press, 2016. 

 



 

106 

bagaimana sistem hukum non-negara dapat melahirkan bentuk pemerintahan 

yang sah secara sosial dan diakui secara politik. 

Drs. Shamsuddin menjelaskan: 

“Negeri Sembilan berdiri bukan kerana penjajahan, tetapi kerana kesepakatan 

adat. Kedaulatan negeri ini bukan diwarisi dari penjajah, tetapi dari adat yang 

diberi restu oleh raja dan suku.” 

 

Dalam kerangka hukum modern, konsep ini sejalan dengan teori legal 

pluralism yang dikemukakan oleh John Griffiths (1986), yakni bahwa legitimasi 

politik dapat muncul dari berbagai sumber hukum, bukan semata-mata negara. 

Adat Perpatih di Negeri Sembilan menjadi bukti nyata bagaimana adat berfungsi 

sebagai sumber hukum konstitutif — dasar bagi pembentukan entitas politik 

yang berdaulat secara adat. Selain itu, pengakuan adat sebagai dasar kedaulatan 

menunjukkan bahwa hukum tidak selalu lahir dari kekuasaan, tetapi juga dari 

persetujuan moral masyarakat. 

Dalam hal ini, Adat Perpatih menegaskan prinsip bahwa kekuasaan raja 

tidak absolut, melainkan tunduk pada musyawarah dan keputusan lembaga adat. 

Hal ini menjadikan Negeri Sembilan satu-satunya kerajaan di Asia Tenggara 

yang berbasis pada demokrasi adat — di mana kekuasaan tertinggi berada pada 

konsensus Undang dan Lembaga, bukan pada individu penguasa. 

 

7. Pengakuan Hukum Adat di Era Modern 

Relevansi sejarah hubungan antara Pagaruyung, Siak, dan Negeri Sembilan 

terhadap konteks modern terletak pada prinsip pengakuan hukum adat sebagai 

sumber legitimasi sosial dan politik.Menurut Shamsuddin, warisan sejarah ini 

menunjukkan bahwa adat bukan sekadar simbol budaya, tetapi mekanisme 

pemerintahan yang hidup dan berfungsi. 



 

107 

“Kalau di Malaysia kita sebut ‘Negeri Beradat’, maknanya bukan adat 

dipamerkan, tapi adat diamalkan. Di Negeri Sembilan, undang negeri 

boleh berubah, tapi adat tidak boleh dicabut kerana ia akar kepada 

keadilan masyarakat.” 

 

Pernyataan tersebut sejalan dengan pandangan Hooker (1972) dalam Adat 

Laws in Modern Malaysia and Indonesia, yang menyatakan bahwa adat 

bukanlah hukum masa lalu, melainkan continuing normative order yang 

mengatur perilaku masyarakat melalui legitimasi moral dan sosial.Dalam 

konteks Malaysia, pengakuan terhadap Customary Tenure Enactment dan 

kedudukan adat dalam State Constitution of Negeri Sembilan menjadi cerminan 

dari prinsip itu
226

. 

Bagi Indonesia, kesinambungan antara Adat Minangkabau dan Adat 

Perpatih menegaskan bahwa hak adat atas tanah merupakan bagian integral 

dari sistem hukum nasional, sebagaimana ditegaskan dalam Putusan MK No. 

35/PUU-X/2012. Hubungan historis Pagaruyung–Siak–Negeri Sembilan 

menunjukkan bahwa pluralisme hukum bukan kelemahan, melainkan kekuatan 

dalam menjaga identitas dan keadilan sosial, dengan legitimasi adat lahir dari 

proses pengakuan politik tradisional. Dalam kerangka teori legal pluralism, 

sebagaimana dikemukakan John Griffiths, hukum negara hanyalah salah satu 

dari berbagai sistem normatif yang hidup berdampingan dengan hukum adat.
227

 

Brian Z. Tamanaha menambahkan, pluralisme bekerja bila negara mengakui, 

bukan mengasimilasi yakni memberi ruang bagi local agency untuk 

menetapkan makna dan prosedur internalnya.
228

 Boaventura de Sousa Santos 

                                                             
226

 Hooker, M. B. Adat Laws in Modern Malaysia and Indonesia. Kuala Lumpur: Oxford University 

Press, 1972. 

 
227 John Griffiths, “What Is Legal Pluralism?,” Journal of Legal Pluralism and Unofficial Law 24, no. 

1 (1986): 1–55. 
228 Brian Z. Tamanaha, “Understanding Legal Pluralism: Past to Present, Local to Global,” Sydney 

Law Review 30 (2008): 375–411. 



 

108 

menyebut momen perjumpaan itu sebagai interlegality: wilayah silang di mana 

norma adat dan hukum negara saling menerjemahkan dan berunding.
229

 Dalam 

konteks Negeri Sembilan, interlegality muncul ketika keputusan adat (misalnya 

penetapan pewarisan, penegasan batas suku, atau izin guna hasil) menjadi 

prasyarat sosial bagi perubahan administratif di kantor tanah; sebaliknya, 

register dan nota pejabat tanah menjadi prasyarat legal bagi pengakuan 

eksternal atas keputusan komunitas. Dengan kata lain, pengakuan formal 

bekerja karena di bawahnya terdapat pengakuan sosial yang hidup dan 

keduanya berjalan dua arah. 

Makna hukum dari peristiwa ini menunjukkan bahwa adat bukan hanya 

sumber moral, tetapi juga sumber kedaulatan hukum. Model historis ini relevan 

bagi Malaysia dan Indonesia sebagai rujukan dalam memperkuat pengakuan 

hukum adat di tengah modernisasi hukum negara. Seperti diungkapkan oleh 

Shamsuddin: 

“Selagi adat dijaga, negeri ini tetap berdaulat. Kerana adat itu bukan 

undang-undang kecil,  ia undang yang membesarkan negeri.” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
229 Boaventura de Sousa Santos, Toward a New Legal Common Sense: Law, Globalization, and 

Emancipation, 2nd ed. (Cambridge: Cambridge University Press, 2002), 437–58. 



4. Peninjauan Lapang Tahap II 

a. Peninjauan dan sosialisasi ke 5 lokasi KAN bersama K/L terkait; 

b. Pembentukan SK Panitia; 

c. Penetapan MHA. 

5. Penatausahaan Tanah Ulayata 

a. Sosialisasi pemasangan tanda batas; 

b. Pemasangan tanda batas; 

c. Telaah bidang oleh SPPR; 

d. Pengukuran; 

e. Output 5 bidang rekomendasi. 

6. Pendaftaran Tanah HPL 

a. Permohonan; 

b. Pemeriksaan berkas permohonan; 

c. Panitia pemeriksaan tanah A; 

d. SK Penetapan HPL atas Tanah Ulayat; 

e. Penerbitan sertipikat HPL Tanah Ulayat. 

7. Penyerahan Sertipikat HPL 

Penyerahan Sertipikat HPL oleh Menteri Agraria dan Tata Ruang/Kepala Badan 

Pertanahan Nasional pada tanggal 10 Oktober 2023. 

     Sebanyak 6 Sertipikat HPL yang diserahkan antara lain: 

●  

o 3 Sertipikat HPL atas nama Kerapatan Adat Nagari Sungayang; 

o 1 Sertipikat HPL atas nama Kerapatan Adat Nagari Sungai Kamuyang; 

o 2 Sertipikat HPL atas nama Kerapatan Adat Nagari Tanjung Haro Sikabu-

Kabu Padang Panjang. 

 

 

 


	1521d15883628b900f2578ff61196bb1060525fb0e68e87981b266fc5b96a9c7.pdf
	1521d15883628b900f2578ff61196bb1060525fb0e68e87981b266fc5b96a9c7.pdf

